ت إ بخ ابن خيا اور المُسَمِّي بَخْتُ الْمُعْتَبُ وَدْيُوَا زَالْمُبْتَ أَوَا لَجُبَرَ في أيام لعَرَبِ الجموالبَرَرِ وَعَاصِهِم ذِه السِّطانِ لا كَبَر ملحق للجزء الأول يشتمل على ما علَّق به على غوامض أبحاثه كاتب العصر الأكير لالأميرشيس أرسيكان حقوق الطبع محفوظة للناشر ١٩٣٦ م A 1400 محمد المهرى الحيابى صاحب المكتبة التجارية الكبرى بفاس وتطوان وفروعها بالاقطار المغرسة المطب تبغة الرجا نيت يعبشر

مشارع الخراف شروع بيسب جسر مشارع الخراف شروع الدين ٢٥ تدين ١٥٢٢

ب ليت الرحمن الرحيم مقسيمه ابن خلدون أمة وحده

لم نعلم أحداً من العلماء والفلاسفة قبل ابن خلدون أفرد بالتأليف علم طبيعة العمران وما يستمى اليوم بعلم الاجتماع ، برغم أن هذا العلم لم يكن من الأسرار الحفية ولا من المباحث التى لا تجول فيها أو كار الحكم، . وقد ثبت أن الفلاسفة قبل ابن خلدون لحظوا هذا العلم وأشاروا اليه فى تصاعيف مباحثهم ، ولكهم لم يباغوا فيه شيئاً من الإحاطة التى بلغها ابن خلدون ، ولا استقصوا فيه ذلك الاستقصاء الذى جعله فى هذا الموضوع نسبج وحده ، حتى ألني إليه فيه بمقالبد الرئاسة . فهو واضع علم الاحتماع ، وهو الذى لم يدم منه غملا غير معلم ، ولا واضع

فال البارون المستشرق «كارادوفو Carra de Vaux » صاحب كتاب « مفكرى الاسلام » فى الجزء الأول من تأليمة هذا : أعجبت افريقمة الاسلامية اجتماعياً من الطبقة الأولى فى نسخص ابن حلد من الدى لم يُعرف من قبله عالم أوتى تصوراً عن فاسفة الماريح أصبح ولا أجلى من تصوره ، فان أحوال الأوم الروحية والأسباب الطارئة عابها القاضية بنغييرها ، وكيمية تأسيس الدول ، وما تدخل فيه من الأطوار وتنوع المدنيات وعوامل نموها أو تقادمها ، كل ذلك كان من المباحث التى خاض فيها إلى أقصى ما يمكن الخوض فيه ، ودلك فى مقدمته المشهورة هن الأطوار وتنوع المدنيات وعوامل نموها أو تقادمها ، كل ذلك كان من المباحث والو أن يستخرجوا أسرار التاريخ استخراجه بعد أن كانت أقفالا مستحجبة تعذر فتحها ، ف كان ابن خلدون في المقرور المولي الذامن عشر ، المسبح أناساً المولوا أن يستخرجوا أسرار التاريخ استخراجه بعد أن كانت أقفالا مستحجبة تعذر أو الأب « مابلى بالمالا الاجراعيين شك الجد الأعلى الاجماعيين أو الأب « مابلى بالد الاحراك » أو المستشرق « غو بينو من المان الاجماعيين المحدثين مثل « تارد عاتما » أو المستشرق « غو بينو من الاعلى الاجماعيين ثم ذكر صاحب كتاب « مفكّرى الاسلام » شيئاً عن حياة ابن خلدون وقال إن الأب « بورغيس Bargues » قدح فى ابن خلدون وأنكر عليه الثبات على وتيرة واحدة ، وزعم أن قاعدته فى السياسة كانت التحوّل من حزب إلى حزب آخر محسب ما كانت تقضى عليه به مصلحته الشخصية ، أو اتقاؤه للضرر ، ونسى بورغيس ما كانت عليه أحوال تلك الحقبة المضطر بة الذى يجب تمهيد عذر من يلجأ فيها إلى ما لجأ إليه ابن خلدون . على أن بورغيس نفسه يسمى ابن خلدون « بالمؤرخ الفيلسوف » برغم ما زنّه به من عدم الثبات .

ثم ذكر كارادوڤو كيف ذهب فيلسوفنا المشار إليه سفيراً عن سلطان غرناطة إلى « بطرة » الغاشم سلطان قشتالة فى بعض المهمات ، وكيف حاول هذا الطاغية إقناعه بالبقاء عنده ولم يحصل من ذلك على طائل ، وذكر مجيئه إلى مصر وولايته للقضاء ثم صبته لسلطان مصر فى خروجه إلى الشام لمحار بة تيمورلنك ، ثم ما جرى بينه و بين تيمورلنك من الأحاديث وكيف أقنعه بالاذن له فى الرجوع إلى مصر توفى سنة ٨٠٨ وفق ١٤٠٦ عن اربع وسبمين سنة . وقال : إنه كان رجلا سرياً بهى الطلعة ، حسن الصورة والشورة ، خبيراً بالسياسة ، عارفاً بأخلاق الملوك .

ثم قال : إن عمل هذا الكاتب العظيم كان عبارة عن تاريخ عام مجموع من كتب كثيرة ملحق بتاريخ نفيس للبر بر ترجمه المسيو « دوسلان de Slane » إلى الافرنسية ، وقدتم عليه مقدمة تضمنت فلسفته السياسية . وهذه المقدمة هى فى حد ذاتها انسيكلو بيدية شاملة ، تبحث عن جميع المسائل من جهتها الفلسفية ، والتاريخ نفسه مهدود فيها من جملة فروع الفلسفة .

قال ابن خلدون « إذا نظرنا إلى التاريخ من جهة شكله الخارجى وجدنا مهمته تقييد الحوادث التى تتابعت على ممر الأعصار ، وتعاقب الأدوار ، مما كانت الأجيال الماضية شاهدة له ، و إنه لأجل سرد هذه الحوادث تنقيحت العبارات ، وتطرّز الانشاء بحليَّ البلاغة ، و بهذا التاريخ زهت مجالس الأدب ، وتداعى اليها الناس من كل حدب ، والتاريخ هو الذى يعلمنا كيف تقلّبت الأحوال على جميع الكائنات وهو الذى منه يعرف بناء المالك ، وكيفية عمارة الأمم لهذه الأرض .كل أمة إلى المدة المقدرة لها من الحياة ، فأما منجهة الأسرار الباطنة لعلم التاريخ ، فأعظماسراره هو البحث عن الحوادث إلى درجة اليقين بها ، والتأمل فى الأسباب التى أنشأتها وفى كيفية جريانها وتطورها . فالتاريخ بالجلة إنما هو فرع من فروع الفاسفة ، وهو جدير بأن يجعل فى عداد العلوم الجليلة التى لها المكانة الأولى » .

فأنت ترى أن التاريخ فى نظر ابن خلدون هو عبارة عن تمحيص الحوادث والبحث عن أسبابها . وهذان الأمران يستلزمان ممرفة أحوال الشموب والبصر بطبيعة العمران ، وكان ابن خلدون يرى العمران فى زمانه قد أجحف به النقصان ، وأكدى كما أرى فيذهب إلى أن المدنيات قد أشرقت شموسها على العالم من مشارق متعددة ولكنه قد غاب الكثير منها وانطوى بدثور المعالم ، فهو يقول: إن العلوم التى وصلت إلينا هى أقل من العلوم التى لم تصل إلينا ؛ فأين علوم الفرس ، والكلدانيين ، والبابليين ، والأشوريين ، والأقباط القدماء ، فانها كلها قد ذهبت . ولم يبق من العلوم التى وصلت إلينا سوى علوم اليونانيين التى انتهت إلينا بسبب اجتهاد الخليفة المأمون فى ترجمتها و إنفاقه الأموال الطائلة عليها .

وقد عقّب كارادوڤو على كلام ابن خلدون هذا بقوله : إن فيه شيئا من المبالغة لأنه قد وصل إلى المسامين أشيا، لا تنكر أهميتها من معارف الفرس ، والهنود واليهود . ولكنه على كل حال كلام يدل على سعة عطن ابن خلدون من جهة العلم بالمدنية البشرية .

ثم إن ابن خلدون يتكلم عن الاجتماع البشرى فيقول : إن أساس الاجتماع الانسانى إنما هو ضعف الانسان منفرداً بنفسه ، فانه إذا عاش وحده فلا يكون مليئا بالقيام كما يلزم له من أجل قوام معيشته ، بل لو عاش وحده لما قدر أن يثبت فى وجه حيوان واحد من الوحوش المفترسة . ثم إن الاجتماع يستلزم السلطان الذى هو فى الحقيقة عبارة عن وازع يزع اعتداء الناس بعضهم على بعض ، فلا بد فيا بينهم من سلطة متينة كافية لردع اعتداء المعتدين ، فهذا فى الأصل هو منشأ السلطان قال : وهذا غير محصور فى الآدميين ؛ بل هو يوجد فى الحيوانات أيضاً ، فقد تحقق عند بعضها مثل النحل والجراد ، وغيرهما ؛ وجود رئاسة عليا پنقاد إليها أفراد ذلك النوع ، و يكون لصاحب

#### مقدمة

تلك الرئاسة امتياز فى الشكل أو بسطة خاصة فىالجسم . والفرق بينالانسانوالحيوان هو أن الحيوان ينقاد إلى تلك الرئاسة بمجرد غر يزة مركوزة فى فطرته ، وأن الانسان ينقاد إلى هذه الرئاسة بناء على تفكر وروية .

وقد أطال ابن خلدون البحث فى تأثير الأقاليم بطباع البشر ، وأورد على ذلك الأمثال ، واستخلص منها أن الأفاليم المعتدلة أحسن الأقاليم سكانا ، مخلاف الاقايم الأول والثانى والسادس والسابع فان أهاما يسكنون فى بيوت من القصب أو الطين وأكثر طعامهم من الذرة أو الحشائش ، وهم فى الغالب عراة الأجسام و إذا اكتسوا فانما يخصفون على أبدانهم من ورق الأشجار . فأما الأقاليم المتوسطة فأهلها عندهم مزية التعديل فى الأمور واتخاذ الأليق من التدابير ، والألبق من مظاهر الحياة . وعندهم العلوم والصاعات والأمر والنهى ، ووضعت العلوم ، وقييم ظهر الأنبياء وتأسست الدول والمالك ، وسُنّت القوانين ، ووضعت العلوم ، وتشيّدت الأمصار وغرشت المغارس ، وحُرثت المحارث ، وتولدت الصناعات النفيسة ، وترفيّهت المعيشة ، وإنما الأمم التي تنسب إلى هذه الأقاليم هى العرب ، والومان ، والفرس والإسرائيليون ، واليونان ، والمند ، والعاليم هى العرب ، والومان ، والأرس

وقد أمعن ابن خلدون فى البحث عن أسباب اختلاف المشارب والأذواق فى البشر، فهو يتساهل لماذا الزنوج مثلا تغلب عليهم الحفة والطرب ؟ وقد بحث عن ذلك من قبله المسعودى صاحب التاريخ المسمى «مروج الذهب» فقال : إن هذا يوجد عند الأمم التى يسهل عليها القوت ، بعكس الأمم التى تضرب فى المناطق الباردة التى لايسهل فيها إيجاد الغذاء . وضرب ابن خلدون مثلا مدينة « فاس » فقال : إنها لكونها محاطة بالدلاد الباردة تجد الواحد من أهالها سائراً وهو مطرق رأسه فى الأرض يظهر للناس أنه حزين ، وذلك من شدة تفكّره فى العواقب ، وقد يبلغ فيهم الاحتياط لمستقبل أمهم يخزنون الحنطة اللازمة لهم إلى مدة سنين ، وهم مع ذلك يذهبون كل يوم إلى الأسواق لابتياع لوازم معيشتهم ! اثم قال : إن لأنواع الأطعمة تأثيرات متنوعة فى طباع البشر ، فمن الأقوام من يعيشون فى أرضين دارة بالغيرات، وتتوافر. لديهم الآلات ، فتكرثر عندهم الحبوب والثمار ، بينما غيرهم يقل عندهم هذا النوع من القوت فيكتفون لأجل معيشتهم بلحوم المواشى وألبانها ، وتقلّ عندهم الأخلاط . قال : و إن قلّة الأخلاط تزيد الناس بسطة فى الملم والجسم . فأجساد هؤلاء الشعوب أنعم وأقوى ، وأكثر تناسبا ، وعقولهم أسمى وأسرع استنتاجاً ، وأذهانهم أشد لحظاً وثقو باً .

فالقناعة عند ابن خلدون وشظف الميش هما من أحسن الفضائل التى يكمل بها الانسان . وهذا الفيلسوف عالب عليه الافتتان بسذاجة المعيشة ، و برغم أنه كان مترفاً متبحراً فى العلوم ، عارفاً بقدر الصناعات ، تراء يحمد دائماً معيشة البداوة ، ويراها أقرب إلى الطبيعة البشرية ، وهو يقول : إن البداوة أصل ، والحضارة فرع و إن لائمصار إنما عمرت بأهل البادية ، وإن هؤلاء هم أحسن أخلاقاً من أهل للدن لأنهم يحمون أنفسهم بأنفسهم . والحال أن أهل المدن ينغمسون فى النعيم و يتركون لولاة المدن مهمة حماية أنفسهم وأموالهم ، فالمدن والحواضر تعيش فى ظلال حامياتها وأسوارها ، بينما سكان البوادى يأنفون من السكنى وراء الأسوار ، وتحت خفارة الجنود ، و يرون أنفسهم أكفاء للقيام بالدفاع عن أنفسهم وأموالهم ، وهم دائماً على مدر شديد لا يعرفون النوم إلا غراراً ، لأنهم أبداً ياقون السمع حتى إذا سمعوا أقل نبأة هتبوا مستعدين لمقابلة الخطر الواقع ، وهكذا تصير فيهم هذه العادة طبيعة خامسة .

والذى يظهر من كلام ابن خلدون ، أنه كان نزاعاً إلى المجد ، ميّالا بطبيعته إلى الاستقلال وشمم الأنف ، وهو يقول : إن الشموب لا ينبغى أن تكون على العموم سلسلة القياد ، مسرعة إلى تأدية الضرائب للملوك ، و يقول أيضاً إن القبائل التى ليس لها حظ من المدنية هى أقوم على فتح الفتوحات من غيرها ، ولقد ساق الله تعالى بنى إسرائيل إلى الصحراء وأخّرهم فى بادية التيه أر بعين سنة حتى يعتادوا الاستقلال و يتمكنوا من فتح أرض الميعاد . وللدول عند ابن خلدون أعمار كا عمار البشر ، فالدولة عنده تنشأ وتشب ثم تكتمل ثم تدخل فى سن الشيخوخة – أى تهرم -- ثم تأخذ بالتردتى – أى أرذل العمر – وهو يعرض للدولة ١٣٠ سنة من نشأتها إلى انقراضها ينتقل النام من البوادى إلى العام و كثيراً من آماد الدول . ثم يقول : عند ما تنشأ الدول ينتقل النام من البوادى إلى الحوان كثيراً من الماد الدول . ثم يقول ا عند ما تنشأ الدول ينتقل النام من البوادى إلى الحواض ، أماد الدول . ثم يقول : عند ما تنشأ الدول عليهم . فلما تغلّب العرب على فارس ، وكماوا يجهلون ما خذ الحضارة ومنازعها ، قيل إنهم وجدوا فى مخازن كسرى أشياء لم يعرفوها ، ووضعوا الـكافور في العجين مكان الملح ، ثم تعلموا دقائق المدنية شيئاً فشيئاً من الفرس ، ولكن هذه الخشونة لايطول فى العادة أمرها ، بل أولئك الذين كانوا من أبناء الصحراء تراهم ينقلبون من الخشونة إلى الترف ، ولا يلبثون أن يتأنقوا فى المأ كلوالمشرب ، والملبس والمفرش، والركب واتخاذ الآنية النفيسة ، وامتهاد البسط الوثيرة ، ولأجل إيجاد هذه الأسباب كلما لم يكن لهم بد من أنواع الصناعة ، و إفنان الفنون وكل ما تعددت أسباب الترف تعددت الصناعات بقدرها .

قال : و إذا أدرك الهرم دولة من الدول بدأتسلطتها المركزية بالضعف ، وأخذ حكام الاطراف بالتمرد عليها . والخروج عن طاعتها . وقال : إن تأسيس الدول سابق لتأسيس الحواضر ، وذلك لأن بناء المدن يستلزم إيجاد الصنّاع ، والعملة الذين لا مفرّ لهم من أن يفيئوا إلى ظل نظام ثابت . وهنا يتكلم ابن خلدون بكلام طويل على الصناعة والتجارة و يقول : إن تقدّم الصناعة إنما يكون على نسبة استبحار العمران و يقول : إن الصناعات المبنية على الضرورات كالخياطة والحدادة والنجارة النح تتيسَّر في كل مكان . ولكن الصناعات المراحات التي تتعاق بالترف لا توجد إلا في المدن التي قد زخر عمرائها ، ففيها تجد الصاغة والزجاجين والعطارين والطباخين وما أشبه ذلك . وفي المدن وحدها توجد الحمّات التي هي من لوازم الترف ورفاهة الميشة .

قال كارادوفو : إننا لا نقدر أن نتابع ابن خلدون فى جميع آرائه وتعليلاته العلمية للقضايا التى تلقف كرة البحث عنها ، ولكنه على كل حال كان النظر إلى فلسفة هذه المبادى ، ملازماً لتحقيقاته ، وفى الغالب كان على أثر سديد وكانت له نظرات صائبة وكثيراً ما يأتى فى مباحثه بالادلة المقانع والشواهد على آرائه ، وقد يستشهد بالكتب التى يستظهر بها ويسميها ويذكر أسماء العلماء الذين يتوكا على أقوالهم . فمقدمة ابن خلدون تشتمل على مباحث قيمة فى السياسة ، والزراعة ، وأنجارة ، والنساجة والخياطة ، وفن البناء ، والطب ، والتوليد ، وغيرها ، وكذلك تبحث فى الموسيقى والوراقة ، والعلوم القرآنية ، والعلوم العددية ، والجبر ، والهندسة ، والفلك ، والكيميا والمنطق ، والنحو ، والبيان ، الخ . فهذا التنةيب الذى نقّبه ابن خلدون عن تاريخ الاختراعات البشرية وأطوارها فى حميع مناحى العمران يجعل عبد الرحمن بن خلدون الكاتب الأفريقي الذى عاش فى القرن الرابع عشر نداً لأعظم فلاسفة أوربا الحديثة انتهى ملخصاً .

ولنذكرالآن على وجه الاجمالمَنْ مِن الحكما، سبق ابن خلدون إلىهذه المباحث الاجتماعية ، ولو لم يكن بلغ فيها شأوه فنقول :

إن القسم السياسى من فلسفة أفلاطون يمس جانباً من فلسفة ابن خلدوف الاجماعية ، وكذلك يمسها من جهة ثانية القسم القضائى الحافظ للمجتمع الانسانى الكافل لانسجامه . وهو يرى أن المدنية العادلة هي « عبارة عن مجموع منتظم مؤلف من عناصر مختلفة» . وفي كتاب أفلاطون عن الحكومة الجهورية كلام عن بداية الاجتماع البشرى يقول فيه : إن المدنيـة إنما هي وليدة الحاجة ، وهي في الحقيقة استنباط الوسائل اللازمة الكافلة للقيام بها . و إن هذه الوسائل لانتهيأ إلا بتوزيع الأعمال . فمتى اجتمع عدة أشخاص كل واحد منهم قادر أن يقوم بعمل يحتاج اليه الآخرون فهذه هي المدنية ، وكما اختص الواحد منهم بشيء كان عمله له أكثر تجويداً لما يكون سبق من مرانه له . إذ المدنية ليست مجتمع أشخاص متماثلين متساوين فى كل شىء ؛ بل هى بالعكس مجمع أشخاص غير متشابهين ولا سواسية . والوظائف تزداد صعو بة كلما انسعت رقعة المدنية وازدادت حوامجها . فبجانب الزارع مثلا يأتى المتخصص بعمل السكك الزراعية ، و بجانب أصحاب المحاصيل تأتى الطبقة القائمة بالأخذ والعطاء فى البر والبحر . وهذا إتقان للعمل و إكمال له ، ولكن المبدأ الأصلى واحد . ثم إن هذه المهن تتميز بعضها عن بعض بسعة المجتمع و يصير أصحابها طبقات متفاوتة فطبقة الصناع تشتغل بسد الحاجاتالمادية ، وطبقة العساكر تشتغل بالدفاع عن للدينة إذا اعتدى عليها جيرانها ، وطبقة الحراس أو الحفظة تهيمن على إجراء القوانين ، فهذه الطبقات الثلاث أى المشتغلون والجند وحفظة القوانين هم أساس كل مدنية . و يقول أفلاطون : إنه لايجوز استغلال مدنيّةلفائدة شخصواحد ؛ و إنالمقصد من بناء المدينة ليسترفيه فرد أو طبقة ، و إنما هو إسعاد المدينة بأجمها . فكل فرد من سكانها عليه واجب يقوم به ، فاذا قام به فهذا هو العدل . ومن رأى أفلاطون أن احتياجات المجتمع المنظم يجب أن ينظر فيها إلى طبيعة الخلق إذ مهما كان الثقاف ذا تأثير فان الأصل هو فطرة المخلوق وذلك كحب الكسب عندالصانع ، وعلو الهمة عيد الجندى ، والحكمة والروية عند الحاكم .

ولا فلاطون مذهب آخر وهو : إن أقسام هذه الغرائز فى البشر هى تحت تأثير البيئات التى يعيشون بها ، فالعلوم الحسابية التى تدرّج بعض الناس إلى الفلسفة هى عند بعض الشعوب كالمصر يين والفينيقيين وغيرهم زيادة فى التحيّل لافى العلم (كذا) ولا نرى في هذا الرأى إلا تعسفاً .

و يوصى أفلاطون كثيراً باختيار ذوى الغرائز الممتازة كحب الحقيقة ، وسهولة الفهم ، وتغلب المقل على الهوى ، وشرف النفس ، والاقدام ، وحسن الذا كرة الخ .

ومن وصاياه تنظيم أعمال الوطنيين بحيث يقلد كل منهم ما هو أهل له فيجوده و يحصر حركته فى هذا العمل ولا يتجاوزه إلى غيره . و إذا تأمل القارى، فى عقلية أفلاطون الأجتماعية وجدها داخلة فى علم النفس ، وفي علم الاخلاق ، فهو يذكر الاحوال لا على ما تكون عليه فى الغالب ، بل على ما يجب أن تكون عليه .

فالأساس عند أفلاطون هو أدبى محض ، وهو قائم بتطبيق وظائف الاجتماع على القابليات الطبيمية فى البشر حتى يأتى العمل أجود ما يمكن . إلا أن أفلاطون يعتقد بأنه لا بد من اختلال النظام شيئاً فشيئاً وعند ذلك فلا مفر من التردى ؛ ويدخل أفلاطون حينئذ فى شرح كيفية الانحطاط وما ينشأ عن فسادالنظام من فساد الاخلاق مما لا يلزم أن نستوفيه هنا ، لا ننا لم نقصد إلا إجمالا . و إنما نذ كر شيئاً ذا بال من فلسفته الاجتماعية وهو ذهابه إلى أفضل حاجز للمدنية عن التردى، وأحسن وسيلة لانتظام جهود المصالح ، إنما هو تسليم زمام أمور ها إلى الحكماء ، وهو على حد ما قال بعضهم : لا تبلغ المدنية السمادة إلا إذا كان الفيلسوف ملكا ، أو الملك فيلسوفاً . ومن رأى أفلاطون أن كل صفة بشرية قابلة للتغيير بحسب البيئات والطوارى. و إن السياسة بنوع خاص لا تنضبط تحت قواعد يجب العمل بهدا فى كل زمان ومكان و يترتب على رأى أفلاطون هـذا أن رجل الدولة يكون أحيـاناً فوق القواعد والاوضاع .

وأما أرسطو فعنده تفسرة المدنية أنها مجمع منازل وعائلات تتوخى فى معيشتها السعادة والاستقلال . وهو يخالف افلاطون فى حصره المدنية بتو زيع الأعمال ومجرَد المبادلة ، ويقول : إن الاجتماع لم يكن للحياة المجردة ، بل للحياة المرفعة ، وإن علم السياسة هو العلم الباحث عن الأسباب والشروط الكافلة للوصول إلى هذه الغاية وهو يأتى بمباحث تاريخية عن كيفية تولد المدن والمدنيّات . ومن رأيه أن الاستقلال الزراعى هو شرط فى محة الأخلاق ، وأنه كلما استقلت بملكة عن غيرها فى احتياجاتها العاشية استقلت فى أمورها السياسية والمكس بالكس ، وكلما كثر أخذ المملكة وعطاؤها مع الخارج ضعف استقلالها السياسي وتعرضت للحروب ، وهى حقيقة قد انطبخت حتى احترقت ، وقضية قد ابتقرت حتى انفاقت ، فالا مة التي ايس لها استقلال اقتصادى هيهات أن يتم لها استقلال سياسي .

ومما يذهب إليه أرسطو أن الرق أمر طبيعى لا ينبغى التعجب منه ، وأن الطبيعة فى قسمتها البشر إلى طبقتين سادة وأرقاء ليست ظالمة ولا مستبدة . قال أرسطو : وإنه يوجد فى آسيا فى الاقاليم الحارة أقوام ذوو ذكاء وسرعة خاطر ، لـكنهم مجردون من العزم ، لذلك هم مخلوقون ليكونوا أرفاء ! وفال : إن مناخ يونان المعتدل هو المناخ الوحيد الذى يمـكنه أن يولد سلائل جامعة بين الذكاء والعزم ، فاليونانيون أحرار محسب الفطرة قبل التربية .

ولقد بالغ أرسطو فى ذلك أشد المبالغة ورأى الناس فى رأيه هذا مجرد تسو يغ وتصو يب لفتوحات صاحبه الاسكندر فى الشرق .

أما اعتدال أمزجة اليونانيين باعتدال اقليم يونان فلا نزاع فيه ، ولهذا كَثُر فيهم الحكماء ، وغلبت عليهم العلوم ، وهذا شبيه بما يقوله ابن خلدون عن تأثير اختلاف الأقاليم وهو : . « الاقايم الرابع أعدل العمران ، والذي حفّافَيه من الثالث والخامس أقرب للاعتدال ، والذي يليهما الثاني والسادس بميدان عن الاعتدال ، والأول والسابع أبمد بكثير . فلهذا كانت العلوم والصنائع والمباني والملابس والاقوات والفواكه ، بل والحيوانات وجميع مايتكون في هذه الأقاليم الثلاثة مخصوصة بالاعتدال وسكانها من البشر أعدل أجساماً وألوانا وأخلاقا وأدياناً ، حتى النبوات فانما توجد في الأكثر فيها . ولما نقف على خبر بعثة في الأقاليم الباردة الشمالية ولا الجنوبية التي فيها الحر الزائد ، وذلك لأن الأنبياء والرسل إنما يختص بهم أكمل النوع في خلقهم وخلقهم » اه نا الزائد ، وذلك لأن الأنبياء والرسل إنما يختص بهم أكمل النوع في خلقهم وخلقهم » ال

هذا وأن أرسطو يرى للأسرة غاية أبعد وأسمى من الغاية الاقتصادية ، وهى أنه لا بد لـكل عائلة من رأس ، وأن هذا الرأس هو الرجل الذى يدبر النفوس القاصرة أى نفوس الذاء والأولاد . ومعنى النفوس القاصرة ليس أنها نفوس أرقاء ، بل معناه أنها نفوس ضعاف محتاجة إلى المعاونة . ولهذا كانت سلطة رئيس العائلة غير مطلقة طى المرأة ، بل كان حكمه عليها حكم الوالى على رعيته ، وفى العائلة متوافرة جميع الشروط اللازمة لتأليف المدنية .

ثم إن أرسطو لا يمد فى الوطنيين الأحرار طبقة الصناع والأكرَةَ ، بل يقول إن أعمال هؤلاء خسيسة وليس عندهم من الوقت متسع لمارسة الفضيلة ، وللاشتغال بسياسة المجتمع . وهذا القول مردود من جهة شقه الأول ، وهو ممارسة الفضيلة التى تكون عند الصناع والزرّاع كما تكون عند غيرهم . ولكنه مقبول منجهة شقه الثانى وهو الاشتغال بسياسة المجتمع"، فان هذه الطبقات قلّما تشتغل بها .

وتعريف أرسطو للديموقراطية هو هذا : إنها توجد حيث يكون الرجالات الأحرار الفقراء هم القابضين على أزمة الأمور ، و إنها حيث توجد توأمين الحرية والمساواة . قال : وعكسها حكم الأصَلاَ والاُغنياء . وقال : إن الفروق الكبيرة فى الثروة تؤدى إلى الحـكم المطلق المنحصر فى بعض البيوتات ، وأن الغاية المقصودة من بناء المدنية هى تأمين سعادة السكان وتمكينهم من ممارسة الفضائل ، والتحكى بمكارم الاخلاق وذلك لايكون إلا بخضوع الجميع للقوانين . وهذه القوانين لا تنفذ جيداً إلا ببعض شروط اقتصادية لامناص منها مما يمود بترفيه الطبقات الوسطى التي لاتقدر أن تميش إلا من كسب أيديها . فهي بطبيعة الحال تحافظ على حسن سير القوانين ، ولاتقصد الاجماعات الشعبية إلاّ عند الضرورة . أما إذا وجد في المجتمع من يستغنى عن العمل ومن يعيش من رأس مال راتب لديه ، فان الديموقراطية تضعف في مجتمع كهذا وتقوم حينئذ الأصوات والانتخابات مقام القوانين .

ولقد تنكام أبونصرمحمد بن محمد بن نصر الغارابي في مبادىء العمران أيضا وأجاد وأفاد ونقل كارادوڤو أكثر نظرياته السديدة في المدنيَّة . ولننقل هنا ما ذكره عنه القاضيأبو القاسم صاعد بن أحمد الانداسيالمتو في بعدزمن الغارابي بقرن واحد قال :

آبو نصر محمد بن محمد بن نصر الغارابى فيلسوف المسلمين بالحقيقة أخــذ صناعة المنطق عن يوحنا بن جيلانى المتوفى بمدينة السلام في أيام المقتدر ، فبذً جميم أهل الاسلام فيها، وأتى عليهم فى التحقق بها، فشرح غامضها، وكشف سرَّها وقرَّب تناولها ، وجمع مايحتاج إليه منها فى كتب صحيحة العبارة ، لطيفة الاشارة ، منبهة على ما أغفله الـكندى وغيره من صناعة التحليل ، وانحاء التعليم وأوضح القول فيها عن مواد المنطق الخمس، وأفاد وجود الانتفاع بها ، وعرَّف طرقُ استعالها ، وكيف تصرف صورة القياس في كل مادة منها ، فجاءت كتبه في ذلك الغاية الـكافية ، والنهاية الغاضلة . ثم له بعد هذا كتاب شريف في إحصاء العلوم () والتعريف بأغراضها لم بُسبق اليه، ولا ذهب أحد مذهبه فيه، ولا يستغنى طلاب العلوم كاما عن الاهتدا. به وتقديم النظر فيه . وله كتاب فىأغراص فلسغة أفلاطون وأرسطاطاليس<sup>(٢)</sup> يشهد له بالبراعة في صناعةالفلسفة ، والتحقق بغنون الحكمة ، وهو أكبر عون على تعلَّم طريق النظر ، وتعرف وجه الطلب . اطلع فيه على أسرار العلوم وثمارها علماً في و بين كيفية التدرُّج من بعضها إلى بعض شيئًا شِيئًا ( إلى أن يقول ) : ثم له بعد هذا في العلم الالهي والعلم المدنى كتابان لا نظير لهما ، أحدهما المعروف « بالسياسة المدنية » والأخر المعروف « بالسيرة الغاضلة » <sup>(٢)</sup> عرّف فيهما بجمل عظيمة من العلم الالهى

(1) وقد طبع فی مصر حدیثا (۲) و هو مطبوع فی مصر آیضا
 (۳) و هو مطبو عتحت اسم آرا. أهل المدینة الفاضلة

#### مقدمة

على مذهب ارسطاطاليس فى مبادى، السنة الروحية ، وكيف تؤخذ عنها الجواهر الجسمانية على ما هى عليه من النظام وانصال الحكمة ، وعرّف فيها بمراتب الانسان وقواه النفسانية ، وفرّق بين الوحى والفلسفة ، ووصف أصناف المدن الفاضلة وغير الفاضلة واحتياج المدنية إلى السير الملوكية ، والنواميس النبوية . انتهى . ولكن ليس من هؤلا، واحد لا أفلاطون ولا أرسطو ولا الفاراي يُعَدّ واضعاً لعلم فلسفة التاريخ الذى هو حق ولى الدين أبى زيد عبد الرحن بن خلدون مفخرة المغرب بل مفخرة الاسلام كله .

ولقدكان لمحرر هذه السطور من أول ما بلغت سن الحلم ولوع خاص بمقدمة هذا العبقرى العظيم ، إلى أنى كنت أطالعها المرة بعد المرة ، وفى كل مرة أجد لها طلاوة لاتمثَّل وأكشف فيها أسراراً جديدة لم تكن انكشفت لى في الأول ، وأشرف منها على آراء طِرَيفة ، ومباحث لطيفة ،كنت أحاول عبثًا المثور عليها فيغير هذه المقدمة التي لا تخلق ديباجتها ولا تذهب بهجتها . وكاني استبرأت بطول الزمن الكتب المربّية الممروفة فكنت أرجع فى النهاية إلى مقدمة ابن خلدون ، ولا أجد أمنيتى إلا فيها ، ولا أزال أستورى زناداً لا يلمع إلا من خلال ذلك الخاطر ، وأستسقى غيثاً لا يمطره غير ذلك العارض ، ولم يكن إعجابي بما في كلام ابن خلدون من مبادى. سامية ، وأقوال سديدة ، وأنظارٍ فريدة ، يمزَّ وجودها في كتب غيره من أساطين الحكمة ؛ بأقل من إعجابى ببلاغة عبارته ، ورصانة أسلو به ، وجلالة تقريره ، حِتى كأنه يخطب من فوق منبر ، و يصول في المواضيع صولة عضنفر ، فينزل بيانه من نفوس الأدباء \_ الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه \_ المنزلة التي لا تعلوها منازل الأقمار ، في أعيَّن السِّمار . فلو قرأ المتأدب مقدمة ابن خلدون متوخيًّا فيها مجرَّد الانطباع على أسلوبها في الانشاء المربي دون أن ينظر إلى ما فيها من فلسفة عالية ، وتحقيقات سنيَّة ، وعلوم جمَّة ملخصة ، وحقائق ناصعة من أوضاع الوجود مستخلصة ، لـكانت مقدمة ابن خلدون تكفيه عمدة فى فن الأدب ، وتغنيه عن غيرها من تفائس ماكتب المرب، ولعل عشيقي أسلوب هذا الامام في كتابة التاريخ ، وغرامي بطريقته في تعليل النوازل ، وتقرير طبائع العمران ، قد ترك أثراً في ملكتي بلغ من العمق أنه

ئىن

قلما كان يفارقني في طرق التعبير عن أفكاري والافضاء بجلاجل نفسي ، وخوانس صدرى ، إلى أن إماماً مثل السيد رشيد رضا رحمه الله حكم في المنار منذ خمس عشرة منة بأن أسلوب كاتب هذه الأسطر كثير الشبّه بأسلوب ابن خلدون . أقول هذا و إن كان المشبّبه لا ينبغي أن يعطي جميع حكم المشبه به ، وكان مثلنا لا يجهل مكانه من ذلك المدى المتطاول . ولقد أولعت بهذه المقدمة شاباً وكهلا وشيخاً ، و بقيت أنظر اليها نظرة المشتاق لاتخمد السنون من جذوة غرامي بمحاسبها ، ولكني لم أكن مطالعاً من التاريخ الكبير إلا لمحات يسيره ، وربما طالعت من كامل ابن الأثير أكثر مما طالعت من تاريخ ابن خلدون بكثير ، فما زال يحز في صدرى أن أقرأ هذا التاريخ قراءة مدقق وأعقد آخره بأوله عقد مستوثق ، وعُدُوًا، الأشغال تعدو عن هذه الأمنية ، وتحول بيني و بين هذا الغرض المُلِح ، والوجد المبرّح ، إلى أن جاءني في السنة الماضية من فاس المحروسة حاضرة المغرب أن الكتبي النبيه الساعي في نشر العلم بما أوتي من جودة الفهم « الحاج محمد المهدى الحبابي » أخذ الله بيده ، عزم أن يطبع تاريخ ابن خلدون طبعة جديدة رائقة مستوفية شروط التنقيح مطرزة بالحواشي القيّمة اللائقة بمثل ذلك التاريخ العظيم ، مستجيداً لهذا الغرض من أدباء شباب المغرب فرقدين يقصر الشيوخ القرّح عن مداهما البعيد، وتكاد فحول العلما. لا تحشر معها في صعيد، أعني كلا من المحققين الكاماين، والجهبذين الحافلين، السيدين محمد علال الفاسي الفهري ، وعبد العزيز بن ادر يس زيّن الله بمثلهما مواسم الأدب وأمطر بغيث أقلامها مربع العربية اذا جَدَبٍ ، فتلقيت من هذا الخبر بشرى أثلجت الصدر، وصرت أترقب طلوع هذا الفجربذاهب الصبر، و بين أنا كذلك إذا بصاحب هذه الفكرة هو نفسه يريدني أن أعلق أنا أيضا على هذا التاريخ حواشى بما يهن لى من آرا. وأنحاء متصلة بمواضيعه أخالف فيها المؤلف أو أوافِقه . وأفارقه فى وجهة النظر أو أرافقه، وأبدى من النظريات العصرية فى عِلْم الاجْمَاع ماتتم به فوائد هذا الكتاب وتتجلى حقائقه .

وقد صادف مجي. هذا الاقتراح أني كنت من « الحلل السندسية في الأخبار والآثار الأندلسية» في شغل شاغل مماسواها أكاد أنومهما وحدها فضلا عن أن أتعداها فاعتذرت عن خوض هذا البحر المجاج وقلت : من ذا الذي يجرى مع ابن خلدون إذا أفرَّ أنمُلَه على مَهرَّق ، وقد خاب من يساجل البحر الخضم ، ومن يزحم البحر يغرق . فما زال بي إبرام الاخوان و إصرارهم ، و إيرادهم في هذه الحاجة و إصدارهم حمى رضيت برغم ما أنا عليه من كثرة الشواغل أن أعلَّق بعض الحواشي على بعض المظان ، مجترئًا من البحث بالمختصر المفيد ، ومكتفيا من القلادة بما أحاط بالجيد ، ولما كان قد ورد في متن المؤلف ذكر الأمم الكبار ، ومن جملتها أمة الترك علقت تحت هذه اللفظة خلاصة صافية فى نسب هذه الأمة وأولياتها ومصايرها ، ثم لما كان لابد في هذا النسب من الانتهاء إلى تاريخ بني عثمان الذين تحملوا أعباء الخلافة الاسلامية ردحاً من الدهر ، دخلت في هذا البحث وأنا على نية إجماله ما استطعت إلى الاجمال سبيلا ، فاذا بى مهما سلكت الطرق القاصدة لا أقدر أن أنخلص من هذا التاريخ إلا في مجلّد كبير ، وكيف لا يكون ذلك وهناك دولة طو يلة عر يضة كانت من أعظم دول الأرض ، وشجت عروقها ، وامتدت شمار يخها ، من حدود المغرب الأقصىغر با إلى بحر الخزر شرقا ، ومن أواسط أفريقية جنوبا ، إلى المانيا وبولونياتهالا ، فكانت أيامها ملامى بالحوادث الكبار ، شاغلة مابين دفتي الليل والنهار ، فمضيت فيه متوكلا على الله من أول تأسيس هذه الدولة إلى بداية الحرب العالمية متو خياً في الوصف الحد المتوسط ، متجانفا عن خطتى المفرط والمفرَّط ، ولا أظن كتاباً قد وُضع في العربية عنالدولة العُمانية على غرار هذا الكتاب ، لاسما في العصر الحاضر . فأما القسم المتعلق من تاريخ هذه الدولة بالحرب الكبرى فقد أرجأته إلى فرصة أخرى ، ريْمَا أكون عرفت ما يجب أن أملكه في هذا الموضوع من المواد ، وأسلكه من الجواد ، والله أسأل العون والتيسير ، إنه تعالى من وراء السداد . شكبب أرسلابه جنيف ٢٦ شعبان المعظم ١٣٥٥

# الصقالية

تعليق على ماجاء بسطر ١٥ صفحة ١ جزء أول من ابن خلدون

الصقالبة هم الأمة التي يقال لها السلاف ، وهم أمة عظيمة من الأمم التي يقال لها هناك « الڤند » أو « الڤنيد » Wendes ou Wenedes واستقر آخرون على شواطي. البحر الأسود وضفاف الطونة ، ويقال لهؤلا. « يازبج Jazyges » و « باستارن Bastarnes » و « روكسولان Roxolans » وأول من سماهم السلاف « چورناندس » المؤرخ القوطي ، ومعنى السلاف الشرفا. ، وقد انتهى هـذا المعنى بأن يفهم منه الأمم المستعبَّدَة ، وانقلب عن معناه الاصلى فجاء من لفظة السلاف « Slaves » لفظة إسكلاف « Esclaves » ومعناها عبد . وأيام زحفة البرابرة الكبرى على الدولة الرومانية كان السلاف ينقسمون إلى سلاف غربيين وهم التشيك الذين سكنوا بوهيميا ، والبوليز الذين سكنوا بولونيا ، والليتون أهل ليتوانيا ، والموراڤ أهل موراڤيا، والسوراب أهل بوميرانيا وبراندبورج، والسلاف الشماليون: وهم الذين منهم الشعب الروسي ، والسلاف الجنو بيون : وهم الذين عبر وا الطونة وسكنوا على شطوط بحر الأدرياتيك ، وهم البشناق ، والصرب ، والحزوات ، والاسكلاڤون. وأول ما عرف العرب هــذه اللفظة كان بسبب مجاورتهم للدولة البيزنطية وكانت كثيراً ما تمد سلطانها على السلاف الجنو بيين ، ولما كان العرب لايوجد عندهم حرف القاء الفارسية ، وكانوا يقابونها باء ، فلفظوا الاسكلاڤون أصقلابون ومنها جاءت لفظة صقلى وصقالبة . ولماكانوا في القرون الوسطى يسترقون منهم فقد صار الصقلبي بمعنى رقيق كما هو في اللغات الافرنجية . وقد جاء في اللسان المربى أن الصقلاب هو الرجل الأبيض ، وقيل هو الرجل الأحمر ، وأنه قيل له صقلاب على التشبيه بألوان الصقالبة كما في معجم البلدان ، وقال المتنبي في وصف حرب بين سيف الدولة وملك الروم :

إغريقية هى ما يسميه الاورو بيون « إغريق » والافرنسيس يقولون «غريس» والألمان يقولون « غريش » . وهى تطلق على البلاد الممتدة من شبه جزيرة البلقان إلى الجنوب بين بحرى إيجه والادريانيك ، فهمى شبه جزيرة صغيرة ناتئة عن شبه جزيرة كبيرة . والقسم الشمالى منها يقال له تساليا والقسم الجنوبى يقال له بيلو پونيز . ومن جملة أقسامها البلاد المسماة إبير ، و بيوسية ، وايونية ، وأتيكيا ، على جانب البحر . ولمجاورة أيونية والاتيك للبحركانتا أول البلاد اليونانية التى تلقت المدنية من الشرق فان الشرق هو أصل مدنية اليونان ، ومن لفظة يونية جاءت لفظة يونان التى عمت الجميع فيا بعد فى عرف العرب .

و يقال لليونان الهيلانيون أيضاً، ولا يوجد أعرق في الظلمة من تاريخ أوائل اليونان ، إلا أن المؤرخين بحسب ما عثروا عليه من الآثار يؤكدون أن اليونانيين هم من أصل آرى ، وأول اسم عرف من أسماء الأولين من سكان هذه البلاد هو اسم البيلاجيين « Pélasges » ثم عرفت أسماء الليليجيين « Leléges » والكاريين « Cariens » ثم « الآشيين Acheens ثم « الدُوريين Doriens » .

الأنساب

تعليق على ما جاء بسطر ٧ صفحة ٢ جز. أول من ابن خلدون

إن علم الأنساب تحو العلم الذى يبحث فى تناسل القبائل والبطون من الشعوب وتسلسل الأبناء من الآباء والجدود ، وتفرع النصون من الأصول فى الشجرة البشرية بحيث يمرف الخلف عن أى سلف انحدر ، والفرع عن أى أصل صدر ، وفى هذا العلم من الفوائد النظرية والعملية ، بل من الضرورات الشرعية والاجتماعية والأدبية والمادية ، مالايحصى . فليس علم الأنساب بطراز مجالس يتعلمه الناس لمجرد الاستطراف أو للدلالة على سعة العلم ، و إنما هو علم نظرى عملى معاً . عملى لا نه ضرورى لا جل إثبات المواريث التي يتوقف توفيرها لا هلها على ثبوت درجة قرابة الوارث من المورث ، وهذا لا يكون إلا بمعرفة النسب .

وكذلك هو ضرورى لأجل الدول الراقية المهذبة التى تريد أن تعرف أصول الشعوب التى اشتملت عليها ممالكها ، والخصائص التى عرف بهاكل من هذه الشعوب بما يكون أعون لها على تهذيبها وحسن إدارتها ، فكما أن العالم المتمدن يعني بتدريس جغرافية البلدان من جهسة أسما، البلاد ومواقعها وحاصلاتها وعدد سكانها ومقدار جباياتها ، فانه يجب أن يعنى بمعرفة أنساب أولئك السكان وطبائعهم وعاداتهم وميزة كل جماعة منهم ، وغير ذلك من المارف التى لايجوز أن تخلو منها هيئة بشرية راقية ، ولما كان من العائق العلمية الثابتة المقررة عند الأطبا، والحكا، كما هى مقررة عند الأدبا. والشعراء ، أن الأخلاق والميول والنزعات المحتانة تتوارث كما مى مقررة الأمراض والأعراض الصحية ، والدماء الجارية في العروق ، فقد كان لابد من معرفة الأساب حتى يسمى كل فريق في إصلاح نوعه عاريق المروق ، فقد كان لابد من معرفة دائرته الدموية محسب استعدادها الفطري ، لأن الاجتهاد في تنمية القرائي الطبيعية دائرته الدموية محسب استعدادها الفطري ، لأن الاجتهاد في تنمية العرائي الطبيعية

والمواهب اللدنية لا يمكن أن يشمر ثمره فى قبيل إذا جاء معاكساً لاستعداده الفطرى وهذه الاستعدادات أحسن دليل عليها هو علم الأنساب . المستنداليا المناسباً في السبب كارتر هو من مناب المن المنالية

وليس هذا العلم منحصراً فى العرب \_ كما يتوهم بعضهم ويظنون أن سائر الأمم قليلة الاحتفال به \_ فان الأمة الصينية الكبرى هى أشد الأمم قياماً على حفظ الأنساب ، حتى أنهم ليكتبون أسماء الآباء والجدود فى هيا كلمم ، فيعرف الانسان أصوله إلى ألف سنة فأكثر . وقد تناهوا فى الاعتناء بهذا الأمر إلى أن قدسوا آباءهم وجدودهم ، وعبدوهم كما يعبدون آلهتهم . وكذلك الافرنج كانت لهم عناية تامة بالأنساب فى القرون الوسطى والأخيرة ، وكانت فى دولهم دوائر خاصة لأجل تقييدها وضبطها ، ووصل آخرها بأولها ، وقد بقى ذلك معمولا به إلى أن ساد الحكم الديموقراطى فى أورو با فضعف عندهم الاعتناء بهذا الأمر بالغان ساد الحكم يتمتع مها النبلاء ، وكانوا يدققون فى الأنساب من أجلها ، و بقى الاهتمام بالأنساب من الجهة العلمية لا العملية .

فأما العرب فلا شك فى أنهم فى مقدمة الأمم التى تحفظ أنسابها ، وتتجنب التخليط بينها ، فلا تجعل الأصيل هجيناً ، ولا الهجين أصيلا ، ولا تحتقر قضية الكفاءة فى الزواج ، بل تعض عليها بالنواجذ . ولا يقيم العر بى وزناً لشى ، بقدر ما يقيم للنسب لاسيا فى البوادى التى اقتضت طبيعة استقلال بعضها عن بعض ، وتنافسها الدائم فيا بينها ؛ أن كل قبيلة فيها تعرف نفسها ، وتحصى أفرادها ، وتحفظ بطونها وأنخاذها حتى تكون يداً واحدة فى وجه من يعاديها من سائر القبائل . فاقتضى ذلك أن يكون العرب علماء بأنسابهم ، يحفظون سلاسلهم العائلية بصورة مدهشة لاتجدها عند غيرهم ، فتجد البدوى أحياناً يجهل أقرب الأمور إليه ، ولكنه إذا سألته عن أبيه وجده ومنتسبه فانه يسرد لك عشرين اسها ولا يتتعتع .

وأما فى الحواضر فليس الأمر بهذه الدرجة من الضبط ، وذلك لعدم الاحتياج الذى عليه البوادى من هذه الجهة ، فإن الحواضر مشغولة بصناعاتها ومهنها ومتاجرها ومكفولة بالسلطان الذى يغنيها عن تماسك الفصيلة أو القبيلة ، وعن اعتناء كل فريق

## الا نساب

بجمع أفراده ليتف في وجه عدوه . وكما استبحر العمران في مصر من الأمصار قل الاعتناء بالأنساب ، وصار الناس ينسبون إلى حرفهم ومهنهم ، أو إلى البلاد التي جاءوا منها . وكما قرب المجتمع من حال البداوة اشتدت العناية بالأنساب ، واستفحلت العصبيات التي هي من طبيعة الاعتناء بالنسب . وقولنا إن البوادي أشد من الحواضر عناية بهذا الأمر لا يعنى أن الحواضر العربية لاتقيم للأنساب وزنا ، فالعرب غااب عليهم الاحتفال بالنسب حاضرهم و باديهم ، وأبناء البيوتات منهم ، ولوكانوا فى أشد الحواضر استبحار عمارة يحفظون أنسابهمو يقيدونهافى السجلات ، وكثيراً مايصدقونها لدى القضاة بشهادات العلما، الأعلاموالعدول ، و يسجلونها في المحاكم الشرعية . و إذا كانوا من آل البيت النبوى \_ وهو أشرف الأنساب بالنظر إلى اتصالهم بفاطمة الزهراء التي هي بضعة الرسول عليه السلام ، وهو أشرف الخلق \_ حرروا أنسابهم لدى نقباء الأشراف ، وكتبوا به الكتب المؤلفة ، وهذا أمر بديهي لانزاع فيه ، لأن هذا الشرف هو مما يتنافس به ، ومما يستجلب لصاحبه مزايا معنو ية ، وأحيانا منافع مادية ، فلا يريد منتسب إلى هذا البيت الشريف أن يفقد الدليل على نسبته هذه . ولمن كان البيت النبوى هو أشرف الأنساب بالسبب الذى تقدم الكلام عليه فايس سائر بيوتات المرب من ذرارى الملوك والأمراء ، والأتمة والعلماء والاولياء بأقل حرصا على حفظ أنسابهم من آل البيت الفاطمي . وجميع قريش مثلا سوا. كانوا من الطالبيين أو من غيرهم يفتخرون بنسبهم القرشى ، وكذلك ذرارى الأنصار من الأوس والخزرج يفتخرون بأنسابهم القحطانية ، وكذلك سلائل الملوك من لخم وغسان ، وأمثالهم من العرب القحطانية ليسوا بأقل حرصاً على حفظ أنسابهم من تلك البطون المدنانية الشريفة . والعرب بالاجمال سائرون في النسب على مقتضى قوله تعالى (كل حزب بمــا لديهم فرحون ) فكل قبيلة راضية بنسبها ، تحفظ مآ ثر قومها ، وتعتز بالاعتزاء إلى سافها ، مع أن القبيلة الثانية التي تنافسها تحفظ لها عورات ومعرات تميَّرها بها عند المفاخرة والمنافرة .

ولشدة اعتنائهم بالأنساب تجد انتصار بعضهم لبعض على نسبة درجة القرابة

فحكاما كانت القبيلة أقرب إلى القبيلة كانت أولى بنصرها ، لايتخلف ذلك فيهم إلا لموامل غير معتادة . ومهما اشتدت العداوة بين أبناء فخذ واحد فالمهم يجتمعون بطناً واحداً على بطن آخر يناوثهم من قبيلتهم ، وكذلك تجتمع البطون المنتسبة إلى عمارة لمقاومة عمارة أخرى ، وهلم جرا . ولا بد أن ينزع عرق النسب فى العربى فيميل به إلى الأقرب مهما كان هذا الأقرب بعيداً في الحقيقة ؛ فالقحطانى ينتسب إلى شعب طو يل عريض يحصى بالملايين ، والعدنانى ينتسب إلى شعب لايقل عنه فى العرد والمدد ، ولكن إذا اختصا فى موقف من المواقف وجدت عرق العصبية نزع فى كل مضر وربيعة . وقد يؤاخى الفريق منهم من كان يعاديانى إلى قبائل الحجاز ونجد ، أى مضر وربيعة . وقد يؤاخى الفريق منهم من كان يعاديه بغضاً بفريق آخر أشد عداوة لأنه أبعد نسبا ، وعليه قول شاعرهم :

وذوى ضِبابٍ مضمرين عداوة قرحى القلوب معاودى الأفناد ناسيتهم بغضاءهم وتركتهم وهمو إذا ذكر الصديق أعادى كيا أعدّهمو لأبعدَ منهم ولقد يُجاء إلى ذوى الأحقاد

ومن أجل هذا التدقيق فى قرب النسب و بعده، وترتيب الصداقة والعداوة على درجات هذا القرب وهذا البعد ؛ انقسم العرب إلى ذينك الشعبين الكبيرين عدنان ، وقحطان ، وغلب على قحطان اسم اليمن ، لأن أكثر منازل العرب القحطانية هي فى اليمن ، ومن وُجد منهم خارجا عن اليمن كالأوس والخزرج فى المدينة ، وكطى وغيرها فى نجد مثلا ؛ فانماخرجوابعد أن انهدم سدّ مأرب ، وتفرقت القبائل فى البلدان .

وأشهر القحطانيين حِمْيَر ، ومنهم قضاعة ، ومن قصاعة بلى ، ومنهم الآن في شمالى الحجاز ، وجهينة ، ومنهم على سواحل الحجاز يبلغون ١٠٠ الف نسمة ، وكاب وهم فى بادية الشام ، و يقال لهم اليوم الشرارات ، وعُذرة المشهورون بالمشق ، ولهم بقايا بمصر و بقايا بالشام ، و بهراء ومنهم مابين بلاد الحبشة وصعيد مصر ، ونهد ، وجرم ، وتنوخ وهؤلاء كانوا فى شمالى بلاد الشام .

## الأ نساب

۷

ومن القحطانية كهلان ، ومنهم الأزد ، ومن الأزد غسّان وكانوا بالشام ، وكان منهم نصارى ، ولذلك تجد كثيرين من نصارى سورية ينتسبون إلى غسّان ـ أو يحبون أن ينتسبوا إلى غسان ـ ومنهم الأوس والخزرج فى المدينة المنوّرة ، وقد تفرقوا فى البلاد ولا يكاد يوجد منهم أحد فى المدينة فى هذه الأيام . ومن كهلان طيى، وهم منأ كبر القبائل ،و يقال لهم اليوم شمّر . و بطون طيى، كثيرة منها تُعَل ، وجدّيلة ، ونبهان و بولان ، وهناء ، وسدوس ، وسلامان ، و بحتر الذين منهم البحترى الشاعر ، وزُبَيْد بضم أوله ففتح فسكون ، وكثير من قبائل الشام هى من زبيد ، وسن سنس ، وجَرَم ومنهم فى بلاد غزة ومصر . وتعلبة ، ومنهم كثير فى الديار المصرية . وغزية ، ومنهم بطون فى العراق وفي الشام والحجاز . و بنو لام ، وهم بالعراق ومنهم الطفير

ومن كهلان مُذَرِّحج، ومن هؤلاء خولان، وجنب ، وسعد العشيرة ، ومن سعد العشيرة بنو جُمغي بضم فسكون والنسبة إليهم جعني على مثل لفظه ، وكان المتذِّج الشاعر جعفياً . ومن سعد ألعشيرة قبيلة يقال لها أيضاً زُبيد بضم ففتح فسكون وهم ز بيد الحجاز الذين ينتسب إليهم عمر و بن معد يكرب . ومن كهلان النخع ، ومنهم الأشتر النخمي عامل الامام على رضي الله عنه على مصر . ومنهم عنس ، الذين منهم عمار بن ياسر رضي الله عنه . ومنهم الأسودالعنسي الكذاب . ومنهم بنو الحارث الذين يسكنون في الجنوب الشرق من الطائف ، ومن كهلان همدان ولا يزال منهم في اليمن جوع غفيرة ، فضلا عمن تفرقوافىالبلاد . ومنهمالهمدانى صاحب كتاب «الاكايل» وكتاب«صفة جزيرة العرب»ومن كهلان كنِدة ، وكان لهم ملكومتهم امر ؤ القيس الكندى الشاءر ، وأبو إسحق يعقوب الكندى فيلسوف العرب . وهم متفرقون في البلاد فمنهم أناس في اليمن ، وآخر ون في الشام ، ومنهم قوم يقال لهم السكون وآخرون يقال لهم السَّكاسك ، جاء في صبح الأعشى : أن النسبة إلى السَّكاسك سكسكي ، رداً له إلى أصله ، وهذا صحيح . وقبلي صيدا في سواحل سو رية مكان يقال له السكسكية . ومن كهلان مراد الذين منهم قاتل سيدنا على بن أبى طالب . وأعار ، ومن أنمار تتفرع بطون كثيرة مثل بجيلة ، وخَنْهُم ، وهم متفرقون في البلاد . ومن كهلان

جذام ، وقيل إنهم من العدنانية ، ولكنهم انتقلوا إلى اليمن . وكثير من أعقاب جذام فى الديار المصرية فى الصعيد ، وفى الشرقية ، والدقهلية ، ومنهم بنو صخر فى الشام ، ومن كهلان لخم ، وكان منهم ملوك الحيرة من بلاد العراق ، وكان منهم بنو عباد ملوك اشبيلية . ومن لخم أمراء لبنان الأرسِلانيّون ، والتنوخيون ، وهؤلاء على الأصح ليسو من التنوخيين سكان شمالى سورية ، بل هم ينتسبون إلى جد يقال له تنوخ من سلالة اللخميين ملوك الحيرة . ومن لخم بطون كثيرة فى الديار المصرية ومن لخم بنو الدار رهط تميم الدارى الصحابى ، وذريته فى خليل الرحمن بفلسطين أهالى جبل عاملة بالشام بين صور وصيدا ، وهم شيعة الشام . إلا أن رؤسامة بن عاملة الصغير ينتمون إلى وائل كما عامت منهم .

وأما العدنانية فهم بنو اسماعيل بن ابراهيم عليهما السلام ، وتواريخ العرب تتفق على أن هؤلاء يقال لهم الحرب للستعر بة ، وأن القحطانية هم العرب العار بة ، ولكن فى مسألة القحطانية يوجد خلاف ؛ لأن بعضهم زعم أن العرب العار بة ليسوا قحطان ولكن الذين قبلهم ممن يقال لهم العرب البائدة ؛ عاد وثمود وعمليق وطسم الخ . والرأى الذى عليه الجهو ر أن العرب العار بة هم القحطانية ، وأن العرب للستعر بة هم العدنانية ، وهؤلاء العدنانية هم سلالة اسماعيل بن إبراهيم تعلموا العر بية من جُرهُم الذين هم من القرب ألى مكة وأقام مها واختلطوا بذرية العرب العرب الستعر .

والعدانانية هم نزار بن معد بن عدان . ومنهم إياد الذين ينسب إليهم قس بن ساعدة ، ومنهم بنو أنمار بن نزار ، ومنهم ربيعة و يعرف بربيعة الفرس ، ومن ربيعة أسد وضبيعة وديارهم بالجزيرة الفراتية تعرف بديار ربيعة ، وفى نجد كثير من ربيعة الفرس ، وأسد أكثرهم ألخاذاً . ومن أسد بنو عنزة ، وكانت منازلهم خيبر من ضواحى المدينة . ثم رحل قسم كبير منهم إلى بادية الشام ، وهم أكثر عرب هذه البادية . فمنهم الرولة ، وولد على ، والمُتْجل ، والحسنة ، و يقال لهؤلا. ضنَبَ مسلم ثم السبعة ، والغدعان ، و يقال لهم ضى عبيد . وآل سعود الذين منهم ملك الحجاز

### الا نساب

ونجد عبد العزيز بن سعود فى هذا العصر ليسوا من عنزة ، ولكنهم مجتمعون مع عنزة فى ربيعة . ومن ربيعة جديلة ، وكانت ديارهم بتهامة . ثم خرجوا إلى البحرين ومنهم فريق فى الجزيرة الفراتية ، ومن جديلة بنو واثل ، ولوائل بكر وتَعْلِب ، ومن تغلب بن واثل كليب الذى قتله جسّاس واشتعلت لأجله الحرب المعر وفة بالبسوس .

وكان الحمدانيون ملوك حلب قديمًا من تغلب ، وكان من تغاب نصارى كماكان من غسان ، ولما ظهر الاسلام أسلم منهم أناس ، و متى الآخرو ن متمسكين بنصرايتهم وأبوا أن يدفعوا الجزية كسائر النصارى بحجة أنهم عرب، وأصرّ سيدنا عمر على أخذها منهم ، وكان سيدنا على فكَّر في منعهم من تنصير أولادهم وذلك حتى ينشأ أحداثهم في الاسلام . ولهم حكم خاص في الفقه الاسلامي ، واختلفت في شأنهم الأقوال، وجاء في فتوح البلدان للبلاذري عن ابن عباس فال : لاتؤكل ذبائح نصارى بنى تغلب ، ولا تنكح نساؤهم ، ليسوا منا ولا من أهل الكتاب وتظاهرت الروايات على أنه لما أراد عمر أخذ الجزية منهم لحقوا بأرض الروم ، فقال زرعة بن النعمان لعمر : أنشدك الله في بني تغاب فانهم قوم من الدرب يأنفون من الجزية ، وهم قوم شديدة نكايتهم . فأرسل عمر في طلبهم فردِّهم ، وأضعف عليهم الصدقة . وكتب عمير بن سعد إلى عمر يسأله رأيه فيهم لأنهم هموا باللحاق بمملكة الروم ، فكتب إليه عمر رضى الله عنه يأمره أن يضعف عليهم الصدقة التي تؤخذ من المسلمين في كل سائمة وأرض ، و إن أبوا ذلك حاربهم حتى يبيدهم أو يسلموا ، فقبلوا أن يؤخذ منهم ضعف الصدقة ، وقالوا « أما إذا لم تكن جزية كجزية الأعلاج فانا نرضى ونحفظ ديننا » .

وقال الزهرى : « ليس فى مواشى أهل الكتاب صدقة إلاً نصارى العرب الذين عامة أموالهم المواشى، فان عليهم ضمف ما على المسامين . وكان عثمان رضى الله عنه أمر أن لايقبل من بنى تغلب فى الجزية إلا الذهب والفضة ، فجاءه الثبّت أنّ عمراً أخذ منهم ضعف الصدقة فرجع عن ذلك ، واتفقوا على أن سبيل ما يؤخذ من أموال

بنى تغلب سبيل مال الخراج ، لأنه بدل من الجزية . و بالاختصار أبت بهم عرو بتهم أن يؤدوا كنصارى الأعاجم ، وأبى الخلفاء الراشدون أن يعاملوهم معاملة المسامين فوجدوا لذلك طريقاً وسطاً .

ومن بنى تغلب الأخطل التغلبى الشاعر النصرانى المشهور وهم كثيرون فى نجد . وأما بكر بن وائل فمنهم شيبان ، ومنهم بَنُوُ حَنيفة رهط مسيلمة الكذّاب وأكثر سكان الرياض عاصمة نجداليوم من بنى حنيفة ، ومن بكر بنو عجل بن لُجيم وأما القسم الثانى من العدنانية فهم سلالة مضر بن نزار ، و يقال مضر الحرا.

ولذلك تمجتمع عدنان كلها فى ر بيعة ومضر .

ولمضر فرع جمع عدة قبائل وهو قيس ؛ ويقال له قيس بن عيلان بن مضر وقيل هو قيس بن مضر لصلبه وعيلان مضاف إليه ، قيل فرسه وقيل كلبه • ولكثرة بطون قيس غلب على منائر العدنانية ، حتى صار في مقابل البمن كلها ، فصاروا يقولون قيس ويمن ، وفى جميع الديار الشامية انقسم العرب إلى قيس ويمن ، وكانت حروب القيسية واليمنية في لبنان متصلة وانتهت بواقعة عين دارة منذ ٣٢٥ سنة . وأما في فلسطين فلا تزال هذه القسمة موجودة . وأما في الأندلس فكانوا يقولون المضرية واليمنية ، ومن أشهر قبائل قيس هوازن ، وهم بنو هوازن بن منصور بن عكرمة بن خصفة بن قيس عيلان ، ويقال لهوازن اليوم عتيبة . وهم من أكبر قبائل العرب مُهم أناس في الحجاز و آخرون في نجد . وينقسمون اليوم إلى فرعين؛ الروقة ، والبرقة و بمضهم يرى أن أحد الفريقين وهو البرقة من عامر بن صعصمة . ومن هوازن بنو سعد الذين كان النمى صلى الله عليه وسلم رضيعا فيهم . و يقال لهم بنو سعد بن بكر ذكر صاحب صبح الأعشى أن منهم فرقة بنواحي باجة من المغرب . ومن هوازن بنو عامر بن صعصعة . ومنهم بنو كلاب ، وكان لهم في الاسلام دولة باليمامة ، ثم انتقلوا إلى الشام وملكوا حلب مدة من الزمن . ومن بني عامر بن صعصعة بنو هلال وهم أشهر قبائل العرب . وكانوا في الحجاز ونجد وقد انتقلوا إلى المغرب فملاً وه . ثم إن قبيلة حرب الكبيرة فى الحجاز من بنى هلال ، وهم بطون ثلاثة ؛ بنو مسروح

## الانساب

وبنو سالم، وبنو عبيد الله . هكذا فى صبح الأعشى . وأما في كتاب « الارتسامات اللطاف في خاطر الحاج إلى أقدس مطاف » فقد جاء في الصفحة ٣٧٣ ذكر قبائل الحجاز النازلة بين الحرمين ، وقد كنت نقلتها عن سجلات الحكومة في المدينة المنوّرة فهنالك أقول : « أهم هذه القبائل حرب ؛ وهم بنوحرب بن هلال بن عامر بن صعصعة من العرب العدنانية . وحرب خلف أربعة أولاد : سالم ، ومسروح ، وعبد الله وعمرو . فمسروح أكثرهم ولداً ، وقد دخلت بطون بني عبد الله و بنو عمرو في مسر وح» أما صبح الأعشى فيقول نقلا عن الحداني أنهم ثلاثة بطون ؛ بنو مسروح و بنو سالم ، و بنو عبيد الله . وقال : إن من حرب ز بيد الحجاز ، وذكر أن منهم بني عمرو . ومنازل مسر وح من مكة إلى المدينة المنورة وعددهم يزيدعلى ستين ألف نسمة . وأمابنوسالم من حرب فمنازلهم من مكة إلى المدينة إلى وادىالصفر إلى الحديدة إلى ينبع البحر ، وهم يزيدون على خمسين ألغا . فحرب إذا اجتمعت تزيد على مائة ألف نسمة ، وكان شيح مشايخ حرب خلف بن حذيفة الأحمدي ، وكان ناصر بن نصار الظاهر ، ومنصور الظاهرى، من مشايخ المراوحة من بنى سالم من حرب . و بنو مزينة الذين بأطراف المدينة والذين منهم زهير من أبى سلمي المُزَنِّي حاجب المعلقة ؛ داخلون الآن فى بنى سالم من حرب . والحال أن مزينة في الأصل هم بنو عثمان وأوس ابنى عمرو ابن أدبن طابخة ، واسمه عمروبن الياس بن منسر على ما في صبح الأعشى . وكان شيخهم حجاب بن بخيت معدوداً من مشايخ المراوحة من بلى سالم إلى آخرماذكرناه من أسماء شيوخ حرب في العصر الأخير .

وأخبرنى العلامة النسابة الشيخ عبد الله بن بلهيد قاضى قضاة للملكة السعودية أن ما ذكرته عن قبائل الحجاز هو أصح ما اطلع عليه فى هذا الباب . ومن بنى عامر ابن صعصعة أيضاً بنو عقيل ، وكانت مساكنهم بالبحرين ، وكانوا أعظم القبائل هناك واجتمعوا هم و بنى تغلب على بنى سليم بن منصور فأخرجوهم منالبحرين ، ثم تغلب بنو تغلب على بنى عقيل فأخرجوهم إلى العراق ، ثم عادوا إلى البحرين وتغلبوا على بنى تميم . ومن بنى عقيل بنو عبادة ، و بنو خفاجة فى العراق ومنهم المنتفق .

ثم من بطون هوازن بنو جشم ؛كانت مساكنهم بالسروات بين تهامة ونجد ، ومن بطون هوازن ثقيف ، و يقال للطائف سوق ثقيف ، لأمهم سكانها ومحيطون بها من كل جهة . وفي كتابنا « الارتسامات اللطاف » استوفينا الكلام على ثقيف . ومن قبائل قيس باهلة ، و بنو مازن ، و بنو غطفان ، ومن غطفان بنو عبس جماعة عنترة الشاعر الفارس المشهور ، ومنهم أشجع ، ذكر صاحب صبح الأعشى أن منهم حياً عظيا بسجلماسة في المغرب . ومن غطفان ذبيان ، ومنهم النابغة الدبياني ، ومن ذبيان فزارة ومنهم بنو صبيح في برقة ومن هؤلا، رواحة وهيب بأرض برقة إلى طرابلس الغرب و بأفريقية والمغرب ، ومنهم جماعة بالديار المصرية .

ومن قبائل قيس بنو سليم من منصور بن عكرمة بن خصفة بن قيس عيلان وكانوا فى عالية نجد بالقرب من خيبر ، وفى وادى القرى وتيما ، ولكن أكثرهم رحلوا إلى مصر ، ثم إلى برقة ، وأكثر عرب برقة منهم . ومن شاء أن يتوسع فى معرفة قبائل برقة فعليه بحواشينا على « حاضر العالم الاسلامى » فانه يجد فى الفصل المتعلق بطرابلس الغرب من صفحة ٢٤ من المجلد الثانى إلى صفحة ١٦٥ كل ما يلزم من المعلومات عن ذلك القطر ، ولا سيما عن القبائل بأسمائها القديمة والجديدة مما يطول بنا استيفاؤه هنا . وتحن إنما دكرنا هنا مجمل أنساب العرب على سبيل التمثيل .

ومن قبائل قيس بنو عدوان وكانوا بالطائف ، ثم غلبهم عليها ثقيف فخرجوا إلى تهامة ، و بأفر يقية منهم أحياء بادية ، وفي شرق الأردن اليوم عرب العدوان ، وهم رؤساء البدو في تلك الناحية ، ولا يعلم هل هم من عدوان هؤلا، ، أم هواتفاق في الاسم ومن مُضَر الياس ، وكانت تحته خِنْدِف بكسر الخاء وسكون النون وكسرالدال

وهى بنت حلوان بن عمران بن الحافى بن قضاعة ، عرف بنوه بها فقيل لهم خِندِف وغلب على سائر قيس قال الشاعر ــ وقد أهانه العدنانية في أسوان وأعزّه القحطانية في المن :

إذا تم لى فى أرض مأرب مأربى فلست على أسوانَ يوماً بأسوانِ إذا جهلت قدرى زَعَانفُ خِنْدِف فقد عرفت فضلى غطارف همدانِ

# ألأنساب

ومن الياس طابخة ، ومن طابخة هذه تميم وهي من أكبر القبائل . ومن بطون تميم بنو العنبر ، و بنو حنظلة ، ومن قبائل طابخة بنو ضبة الذين منهم ضبَّة الذى هجاه المتنبى وقتل بسبب هجوه إياه . ومن بني تميم قبائل في نجد منهم الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله الذي ينتسب اليه أهل تجد، فيقال لهم الوهابية . وهم يقولون لأنفسهم السلفية إشارة إلى أنهم على عقيدة السلف الصالح · ومنهم أناس فى الدرعيَّة ومنهم كثير من سكان القصيم ، ومنهم فريق فى جوار حائل مثل أهل قفار والسميرة ، وقرى أخرى . ومن قبائل طابخة مزينة الذين منهم زهير بن أبي سلمى ولكنهم دخلوا في حرب كما تقدم الكلام عليه. ومن هؤلاء الامام المزنى صاحب الامام الشافعي . ومن الياس بن مضر بنو قمعة ، ثم بنو مدركة ؛ ومن مدركة هذيل ومساكنهم جبال الطائف العليا ، وقد ذكرت ذلك في « الارتسامات اللطاف » وهم مجاورون لثقيف . ولمدركة خزيمة وله فرعان الهُون وأسد . ومن بطون أسد الكاهلية وهم بنو كاهل بن أسد ومن خزيمة كنانة وهم قبيلة شهيرة ذات فروع منها ملكان ، وعبد مناة ، وغفار رهط أبي ذر الغفاري . و بكر بن عبد مناة ، ومن بكر الدُوَّل الذين منهم أبو الأسود الدؤلى . والليث ، و بني الحارث ، و بنو مدلج و بنو ضمرة . وجميعهم متفرقون في بلاد العرب .

ومن كنانة عمرو ، وعامر ، ومالك . ومن مالك هؤلا ، بنو فراس بن غنم الذين اشتهروا باعجاب سيدنا على بفروسيتهم : ( لو أنَّ لى بالف منكم سبعة من بى فراس ابن غنم ) ومن العرب العدنانية قريش ، وهم فهر بن مالك ، ومنهم بنو الحارث بن فهر ، ومن هؤلا ، أبو عبيدة بن الجراح أحد العشرة المقطوع لهم بالجنة رضى الله عنه وبنو محارب بن فهر ، ومنهم الضحاك بن قيس أحد الأصحاب . و بنو الجد الذين كانوا فى الأندلس ، ثم صاروا إلى فاس . ومنهم الأمراء والرؤساء والعلما، هم من بنى فهر . ومن قريش بنو غالب بن فهر ، ومنهم بنو الوى بن غالب ، ومن هؤلا . بنو سعد فى الأندلس ، ثم صاروا إلى فاس . ومنهم بنو اؤى بن غالب ، ومن هؤلا . بنو سعد ومن قريش بنو غالب بن فهر ، ومنهم بنو اؤى بن غالب ، ومن هؤلا . بنو سعد و بنو خريمة ، و بنو عامر بن لؤى ، و بنو كمب بن لؤى . ومن بنى كمب بن لؤى هُصَيص ، ومن هؤلاء بنو سهم رهط عمرو بن العاص رضى الله عنه . ومنهم بنو جم

ومن کعب بن لؤی بن غالب بنو عدیؓ ، ومنهم سیدنا عمر بن الخطاب ، وسعید بن زید رضی اللہ عنہما .

ومن قريش مُرَّة بن كعب ، ومن بنى مرة بن كعب تيم ، ومن هؤلا سيدنا أبو بكر الصديق ، وطلحة رضى الله عنهما . ومن مرَّة بن كعب بنو يقظة ، و بنو مخزوم . ومن بنى مخزوم سيدنا خالد بن الوليد رضى الله عنه ، ومنهم سعيد بن المسيب التابعى المشهور .

ومن قريش كلاب بن مرّة ، ومنهم بنو زهرة ، ومن بنى زهرة الصحابيان سعد ابن أبى وقاص ، وعبد الرحمن بن عوف من العشرة المقطوع لهم بالجنّة رضى الله عنهما ومن قريش قصى بن كلاب بن مرّة ، ومنهم بنو عبد الدار الذين بأيديهم مفاتيح الكعبة . ومن بنى عبد الدار بنو شيبة وهم الشيبيون الذين بأيديهم مفاتيح بيت الله إلى يومنا هذا . ومن قُصَى بن كلاب بن مرة بنو عبد العزّي . ومن هؤلا، بنو أسد الذين منهم سيدنا الزبير بن العوام أحد العشرة المقطوع لهم بالجنة رضى الله عنه . ومنهم خديجة أم المؤمنين رضى الله عنها .

ومن قريش بنو عبد مناف ، وهم بنو عبد شمس بن عبد مناف ، ومن هؤلا ، بنو أمية ، وهم بنو أمية الأكبر ، وأمية الأصغر ابنى عبد شمس ، ومن بنى أمية الأكبر سيدناعمان بن عفان رضى الله عنه ، ومعاوية بن أبي سفيان . ومن عبد مناف ابن قصى نوفل ، و بنو المطلب . ومن بنى المطلب الامام الشافعى رضى الله عنه . وأما هاشم بن عبد مناف فاسمه عمرو ، وسمى هاشما له شمه الثريد أيام المجاعة ، وكان سيد قريش فى وقته . وله عبد المطلب بن هاشم ، وكان امبد المطلب اثنا عشر ولداً عبد الله أبو الذى صلى الله عليه وسلم ، وأبو طالب والد سيدنا على ، والزبير وعبد الكمبة ، والعباس ، والد عبد الله بن عباس ، وضرار ، وحمزة ، وحجل وأبو لهب ، وقدم ، والغيداق ، والحارث ، والعقب منهم لستة ؛ حمزة ، والعباس وأبي لهب ، وأبي طالب ، والد أما العاب فأما عبد الله فن ولده سيد الوجود فكان له عداأمير المؤمنين عليَّا كرم اللهوجهه جعفر ، وعقيل . وذر ية أمير المؤمنين من فاطمة منتشرة فى جميع العالم الاسـلامى . و يقال لهم آل البيت ، وهم السنام الأعلى فى الشرف .

ومن خيبر إلى الحائط ، والحو يَّط ، إلى الحرّة ، قبيلة هتَيْم . وليست من القبائل المعروفة بالأصالة فى العرب ، ولكنها كثيرة العدد تصادم شمّر ، وتصادم حرب وتصادم أية قبيلة كبيرة ، ويقال إنها نحو من مائتى ألف نسمة .

جا. فى انسيكلو بيدية الإسلام أن هتيما مشهورون بالقنص ، وأن منهم قيوناً كثيرين ، وأن بينهم و بين الشرارات مصاهرات .

ومن القبائل التى لا يختلط بها سائر العرب الصَّلَيْب ؛ ولا يعرف أصلهم . وقد ذهب بعضهم إلى أنهم من بقايا الصليبتيين ، واستدلوا على ذلك بمشابهة الاسم والحقيقة مجهولة ولا يعادون أحدا ولا يعاديهم أحد ، وكلما وقعت واقعة بين العرب وفشت الجراحات جاء الصُليب هؤلاءوأخذوا الجرحى من الفريقين ، وعالجوهم ، فهم يتخذون لأنفسهم مهنة الصليب الأحمر فى أورو بة . ولذلك لا يعتدى عليهم أحد وأحياؤهم آمنة .

وكل من العرب كما تقدم آنفا مفتخر بنسبه ،مستمسك بأصله ،فاذا كان عدنانياً لم يرض أن يكون قحطانياً ، و إذا كان قحطانياً ساءه أن ينتسب إلى عدنان قال الشاعر :

وما قحطانُ لى بأب وأم ولا تصطادنى شبه الضلال وليس إليهم نسبى ولكن مَعَدَيًّا وجدت أبى وخَالى ومن أراد أن يطلع على سلاسل قبائل العرب وشجرات أنسابهم؛ فعليه «بسبائك الذهب فى معرفة قبائل العرب » للسيد محمد أمين السويدى البغدادى ، فهو كتاب قد جع فأوعى فى هذا ألباب . على أن إفراط العرب فى التمسك بأنسابهم قد أوجد بينهم من العصبية بعضهم على بعض ما لا يوجد فى أمة سواهم ، حتى أن « دوزى » الهولندى المعدود من أوسع المستشرقين علماً ذكر فى كتابه عن مسلمى إسبانية أن

المداوة التي بين المدنانية والقحطانية قد تكون أشد من المداوة التي بين المرب والأعاجم . والحقيقة أن هذه المداوة نفسها هي التي كانت الأصل الأصيل في فقدهم الأندلس ، بل في نكوصهم عن قلب أوربة بعد أن وطنوه بأقدامهم ، وكادوا يستولون على تلك القارة . وقد كانواكلاتم لهم الظفر في واقعة على الأجانب عادوا فاقتتلوا فيا بينهم بين قحطاني ومُضرى ، ففشلوا وذهبت ريحهم ، واضطروا أن يمودوا من حيث أتوا . ولم ينحصر ضرر هذه المصبية في الأندلس والمذرب ، بل قد أفنت القبائل المربية بعضها بعضا في المشرق أيضا ، وصرفتهم عن التبسط في الفتوحات فا كانوا قد حازوه بشجاعتهم وعلو همهم ؛ فقد فقدوه في منازعاتهم الداخلية بوقوع بأسهم بينهم ، لا سيا بين هذين الفبيلتين ؛ قيس والين . وكثيراً ما كانت تقتتل بأسهم مينهم ، لا سيا بين هذين المبيلتين ؛ قيس والين . وكثيراً ما كانت تقتتل ر بيمة تلجأ إلى المين حتى تقف في وجه مضر . وكل عربي تنزع فيه المصبية إلى و ميمة تلجأ إلى الين حتى تقف في وجه مضر . وكل عربي تنزع فيه المصبية إلى قومه ، فلا يسلم من ذلك أحد ، حتى الملوك والخلفا، كانوا يتمون لله ملها وهم مع ذلك سادة الجيع .

ومن الأمثال التي تدلك على غلوّهم في هذا الباب أن جرير بن عطية الشاعر ــ وكان من تميم ــ فال في إحدى مفاخراته للأخطل التغلبي :

إن الذى حرم المـكارم تغلبا جعل النبوة والخلافة فينا مضر أبى وأبو الملوك جميعهم فاعلم فليس أبوكم كأبينا هذا ابن عمّى فى دمشق خليفة لو شئت ساقكم إلى قطينا

فلما بلغ ذلك عبد الملك بن مروان الخليفة الأموى ضحك وقال : ما زاد ابن الفاعلة على أن جعلى شرطيًّا عنده ! ! ثم قال وقد نبض به عرق العصبية لمضر : أما والله لوشاء لسقتهم إليه .ولم يكن ليفت فى عضد هذه العصبية الغالية سوىالعقيدة الإسلامية التى جعلت الاسلام هو العروة الوثقى ، وجعلت أخوته فوق كل رابطة . ولذلك قيل : إن العرب لم يكونوا ليتحدوا فى يوم من الأيام إلا بالاسلام ، ولولا الاسلام لبقوا شعو با وقبائل يقتتلون فى جزيرة العرب إلى يوم القيامة ، و بأسم أبداً

الأنساب

بينهم . فلما جاء الاسللام ووحد بينهم فى الدين ، وقال الله تعالى : (وكنتم أعدا، فألّف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً) لم يابثوا أن خرجوا من جزيرة العرب بقوة هذا الاتحاد ؛ ففتحوا نصف العالم فى ثمانين سنة ، ولم يقف فى وجههم شى، ! ! ولكن بعد أن بعد عهدهم بعهد النبوة وخلافة الراشدين ؛ ضعفت فيهم العقيدة التى كانت هى مدار العمل عند سلفهم ، وعادت فتجددت بينهم العصبيات الموروثة عن الجاهلية ، فرجعوا يقتتلون على المضرية وألينية فى الاسلام ، كما كانوا يقتلون قبل الاسلام ، ورجع بذلك زرعهم هشيا ، و بَدْرُهم عرجوناً قديماً .

فكما أن الانساب كانت تثير فيهم الحمية والنخوة ، وتبعث روح التمافس الحافز لهم على طلب المجد ؛ كانت تثير بينهم أيضاً العداوات والفتن التى تصدع وحدتهم وتخمد فى النهاية جمرتهم ، فأضرت من حيث نفعت . ولقد أجمع المؤرخون ، واتفق علماء الاجتماع ، أن سبب سقوط سلطنة العرب هو طبيعة هـذه الأمة فى الانقسام والانفراد ، وغرامها فى منافسة بعضها بعضا .

ولولا آفة الانقسام هذه لـكان التمسك بالأنساب هو من الفضائل الاجتماعية التى يتنافس مها ، و يتمكن بها المصاحون لحكوماتهم وأوطانهم من ترقية أقوامهم بالبحث عن سلائلهم، والاعتناء بحفظأصالتها ، ومنع اختلاطها بغيرها مما يشوب نقاوتها أفلا ترى كيف ثار الألمـان فى هذه السنين الأخيرة ، وأوجدوا قضية النسب

« الآرى » ومنعوا بجميع الوسائل اختلاط « السامى » مع « الآرى » بالمصاهرات حفظاً للنسب الذى ينتمون اليه ، والذى لا يرون لهم رقياً إلا به وضمن خصائصه . وما فعلوا ذلك إلا بنا، على نظريات علمية ثابتة ، وهم و إن كانوا غلوا فى هذا الأمر إلى حد أوجب انتقاد سائر الأمم لهم ؛ فلا يمكن أن يقال إن قاعدتهم هذه غير راجعة إلى أصل صحيح .

ونحن لو نظرنا إلى السبب فى حفظ النسب لا نجده منحصراً فى معرفة التاريخ ولا في الامتيازات المادية التى يحوزها أصحاب النسب فى العادة ؛ ولكن هناك غرض آخر أعلى من ذا وذا ، وهو توارث الأخلاق التى تهتف بالفضائل ، والأفعال المجيدة ( ٣ ــ تعليقات )

وتزكى الأنفس . فمن المعلوم أن أصل البيوت الشريفة هو أن يبرع أحد الناس على أقرانه ، ويبذ أبنا، زمانه بطبيعة ممتازة فى نفسه قد تكون أسبابها النفسية مجهولة ، و إنما تظهر آثارها فىأفعاله فيمتاز بينقومه وتحصل له رئاسة وسؤدد ، ويشيع ذكره ، ويرتفع شأنه ، وتتمنى الحوامل أن تلد مثله ، وهذا ما يقال له المجد الطريف و بعد ذلك إذا أعقب نسلا اجتهد نسله أن يقتدوا به بقدر الامكان ، حتى يمتازوا بالأخلاق التى امتاز بها أبوهم ، ويحوزوامثاما حازه من الشرف والسؤدد، وتعب رهطهم فى تقوية هذه الروح فيهم طمعاً فى استبقاء هذه الغرائز التى أورثهم إتياها سلفهم و يقال لهذا المجد التله من الذهب المعاد أن يقتدوا به يقدر الامكان ، حتى يمتازوا وهى التى تغريبهم بالفضائل ، وتبعدهم عن الرذائل ، وترتفع بهم عن سفاسف الأمور و يقال لهذا المجد التليد .

ولهذاكان من العادة أنه إذا أقدم أحد أبنا. البيوقات الكريمة على عمل خسيس كان أول مايقرعه به الناس، ويهيبون به إلى التو بة منه ؛ أن يقولوا له : أفلست أنت ابن فلان ؟ أو من آل فلان ؟ أيجمل بك أن تفعل ما هو كذا وكذا ! ! فماذا تركت للسوقة والطغام ؟ وأشباه هذه الأقوال التي تدل دلالة واضحة على أن الأصالة مفروض فيها أن تقترن بالنبالة ، و بعبارة أخرى أن الأصيل في نسبه ينبغي أن يكون فاضلا في عمله ، بارعا بأدبه . وما جا، على خلاف هذه القاعدة فيعد شاداً .

فاذا تقرر عندنا هذا ؛ تقرر أن حفظ الأنساب هو عبارة عن حفظ الفضائل و إمتاع المجتمع بها . ومتى كثرت الفضائل فى المجتمع ترقّت الامة وعرجت فى سُلّم النجاح ، وأصبحت أمة عزيزة غالبة ، لأن الأخلاق الفاضلة هى الأساس الذى يبنى عليه كيان الأمم .

وقد تقدم لنا أن الأورو بيين شديدو المناية بالأنساب ، خلافا لما يتوهم الشرقيون ، وأن الكماءة فىالزواج طالما كانوا يراعونها ولا يزالون يراعونها حتى اليوم و إن كان قد خف ذلك التمسك القديم بعض الشىء ، وذلك بأن النبلاء لايزوجون بناتهم من الطبقات التى ليست فى درجتهم . وأشد الاور و بيين منعة فى هذا الأمر هم نبلاء الانجليز ، الذين يأتى الاميركى المثرى فيبذل القناطير المقنطرة من الذهب حتى ينال شرف مصاهرتهم ، ولا ينالها إلا لأياً ، وكل هذا لأجل أن « يستقطر بأنبيق ديناره دمهمالشريف فى دن نسبه » كما قال أحمد فارس فى «كشف المخبا عن فنون أو روبا » . وما قاله أحمد فارس من ثمانين سنة فى هذا الموضوع لايزال تصداقه جارياً إلى الآن .

وكذلك نجد النبلاء في ألمانيا وفرنسا وغيرها محافظين على أنسابهم ، مفتخر ين بها ، مستظهر ين على صحتها بالكتب والوثائق والشجرات التي يعتقدونها مع أنفس أعلاقهم وذخائرهم ، وكثيراً ما اجتمعنا بأناس من هؤلاء يرفعون أنسابهم إلى عهود بعيدة جداً، ويذكرون أن أصول عائلاتهم معروفة من ألف سنة ، وألف ومائتي سنة ، ولم نجد أشراف المرب أشداعتناء بأنسابهم من نبلاء الافرنج ، وهم يز يدوننا فى شىء واحد ؛ وهى هذه الأشعرة « جمع شعار » التي تمتاز بها كل عائلة منهم وتحفظها من عهود متطاولة . ونحن العرب لا يوجد عندنا هذا الاصطلاح إلا ما ندر وأكثر ما يكون فى الاعلام والرايات . فالعباسيون رايتهم السواد ، والأمو يون رايتهم بيضاء ، والفاطميون رمزهم اللون الاخضر ، وأمراء مكة رايتهم عنابية وما أشبه ذلك . فنحن نستظهر على حفظ أنسا بنا بالتوار بخ والوثائق والصكوك القديمة وكثيراً ما نثبتها بالمحاكم الشرعية ، فأما أن تتخذكل عائلة من بيوتات العرب شعارا خاصاً تمتاز به كما هو الشأن عند الافرنج فليس بمعهود ، و إنما جرت العادات عند المرب بأن يتخذ عشائرهم أسماء خاصة يتنادون بها في ميادين القتال ، فهؤلاء يقال لهم « إخوة بلجا. » وهؤلا يقال لهم « إخوة شيخة » وأوانك يقال لهم « رعاة العليا » أو « فرسان الصباح » وما أشبه ذلك من الألقاب والـكُـنى . فأما نبلا. الافرنيج فلا تـكاد تكون منهم أسرة شهيرة بدون شعار تجد صورته على آنيتها ومواعينها وحُلاًها وفي كتبها ، و يقال إن أصل هذا الاصطلاح عندهم هو من زمان الصليبيين . وقد غلا نبلاء الافرنج فى التمسك بأنسابهم ، ورفعوها أحيانا إلى أبعد ما يكون من الأعصر ، حتى دفع ذلك المقل . وغلا أيضا علماء الانساب في مراعاة قواعدهم

ودخل بينهم المتزلفون الوضّاعون الذين كانوا يتقر بون إلى الأسر النبيلة بزيادة رفع الأنساب \_ أو بوضعها اختراعا \_ حتى وقعت الشبهة فى الصحيح منها ، واتُّهم النسّابون جميعهم بالكذب ، وفى أورو با مثل سائر يقولون « هو أكذب من نسابة » .

وكان يوجد عند الملوك في أوربة وظيفة اسمها وظيفة « نسّاب الملك » وهو ضابط من ضباط رهبانية روح القدس ، ترجع إليه مهمة تثبيت الأنساب ، لا سيا أنساب الفرسان الذين يقال لهم « شيڤالير Chevalier » وذلك أن النبلاء كانت لهم حقوق لم تكن للعامة ، فكان النبيل يدخل في نظام الفرسان عند الملك مثل نظام مالطة ، وليون ، وسانت كلود ، وغيرها . فكانوا يحتفظون بأنسابهم لتكون لهم وسيلة إلى الدخول في هذه الأنظمة ، وكان للنساء النبيلات أيضاً رهبانيات يدخلن فيها ، ويلتزمن لأجل الدخول فيها تثبيت أنسابهن .

و إثبات النسب كان عبارة عن إظهار ورقة المعمودية التي تثبت أن فلانأهو ابن أبيه فلان ، وأن هذا هو ابن فلان وهلم جرا . وكانوا يقدمون مع أوراق المعمودية الوصايا ، وعقود الزواج ، وصكوك الشرا، والبيع والهبة ، وما أشبه ذلك من الوثانق وكانوا إذا حرروا نسب عائلة وضعوا جميع فروعها في السجل ، وجعلوا بجانب كل فرع جميع ما يتعلق به من وصايا وعقود أنكحة ، وصكوك مهمة بتوار يخها مع براءات الملوك المتعلقة بذلك الفرع .

وهذه البراءات هى التي يقال لها فى الدولة العثمانية « الفرامين » جمع « فرمان » ومعناه الأمر ، و يقابل الفرمان فى الدولة المغر بية « الظهير » . وكانوا فى أورو بة يذكرون أيضاً فى سجلات الأنساب تواريخ الأشخاص المشهورين ، ومن قتل منهم فى الحروب ، و يقال إن هذا الاصطلاح بدأ فى فرنسا منذ سنة ١٦٠٠ و إنه من قبل ذلك التاريخ لم تكن للأنساب دائرة خاصة بل كانت الحكومة عند ماتريد التحقيق عن نسب من يُدلى اليها بطلب ترسل مأمورين إلى البلدة التى ينتسب اليها طالب الوظيفة فيسألون الشيوخ وأهل الخبرة ، و يرفعون خلاصة التحقيق إلى الحكومة .

ولما قدمت الى ألمانيا في أيام الحرب الكبرى ،كان ممن تعرفت إليهم من العلماء مؤرخ جايل اسمه الدكتور « ستراد ونتز » وكان مديراً لمصلحة الأنساب فى البلاد الجرمانية ، وقد تذاكرت معه طو يلا في مسألة الانساب ، وذكرت له أنساب العرب وسألته عن أنساب الالمان فعلمت منه أن أقدم أسرة معروفة فى المانيا ينتهى قدمها إلى القرن التاسع بعد المسيح ، ولا يوجد أسرة معروفة يعرف لها نسب لأبعد من هذا التاريخ . قال : وإن الاسرة المالكة فى الساكس هى أقدم بيت فى ألمانيا ، و يوجد من لهم نسب إلى القرن الثاني عشر للمسيح .

وذكر لى أسراً عريقة من جملتها آل هونلوهيه وكنت عرفت منهم برنساً ضابطاً وشاهدته في الأستانة ، وتكامنا على نسب ال هوهنزولون قياصرة المانيا ، وأن أصلهم من جهة بحيرة كونستاتزا فى بلاد باڤار يا ، ومنذ نحو من ستمانة سنة قام جدهم بخدمات جليلة للوطن فأعطاه الامبراطور سيجسموند لقب شرف وجعله أميراً على براند نبورغ ، وهذا هو مبدأ سيادتهم . ومن هناك لم يزالوا يمظمون و يغاظ أمرهم ويتسع ملكهم حتى أوائل القرن النامن \_ أى منذ ما نتين وعشر سنوات \_ إذ ترقوا إلى درجة الملك ، وصاروا ملوك بروسية . وفى سنة ١٨٧٠ بعد الغابة على فرنسة توج الملك غليوم الأول امبراطوراً على المانيا كلها كما هو معلوم . ومماذ توج ويتسع ملكهم حتى أوائل القرن النامن \_ أى منذ ما نتين وعشر سنوات \_ إذ ترقوا إلى درجة الملك ، وصاروا ملوك بروسية . وفى سنة ١٨٧٠ بعد الغابة على فرنسة توج الملك غليوم الأول امبراطوراً على المانيا كلها كما هو معلوم . ومماذ كره لىهذا الاستاذ الموخ أنه يوجد فى جبال سو يسرة أسرة رومانية ، أى من الرومانيين القدماء ولا يجدون له سنداً حتى كشفوا بطريق الاتفاق كتابة لاتينية على حجر كان قد طمسه التراب فاذا به يؤيد تواتر نسب هذه الأسرة ، فهى الآن أقدم عائلة معروفة فى أورو با . انتهى .

وعلم الأنساب مهم جداً للتاريخ ، مشتبك به اشتباكا تاما ، لأنه به يعرف تاريخ مشاهير الرجال الذين فاموا بأدوار عظيمة فى العالم ، فيتبين من هذا العلم أصابهم ، كما يتبين من التاريخ فصلهم . وكذلك تعرف من الانساب علاقات المصاهرة ، وما محصل بسببها من التوارث ، وما ينشأ عن هذا التوارث من دعاوى وخصومات قد تجر إلى الحروب . ولم تنحصر الأنساب فى العترة الآدمية ، بل للطبقة العالية من الحيوانات الداجنة أنساب معروفة ، ولحفظ أنسابها فائدة عظيمة فى تنشئة هذه الحيوانات وتنميتها ، فإن تأثير العرق غير مشكوك فيه ، وانتقال النجابة من بطن الى بطن هذا معدود من القواعد العلمية ، و إن كان قد تعرض أحيانا عوارض تمنع التظام سير هذا التوارث .

ومن الغريب أن الانسان قد يهمل نفسه أحيانا ، ولا يحافظ على صحة بدنه ولا على متانة ِ عقله ، ولا يكترث لقضية تسلسل النجابة في عرقه ، ولا لصيانة المزايا التي انتقلت اليه بالإرث الطبيعي من آبائه ؛ وبينما هو يهمل نفسه هذا الاهمال ، تجده يعتنى بحفظ نسل حيواناته حتى لا يكون الفرع مقصراً عن الأصل . ولهذا كانت أنساب الحيوانات معتنى بها في كل مكان ، وكان ذلك بها جدير ، و إن كثيراً من الكتب قد كتب لحفظ أنساب العجاوات . قال لاروس في معجمه الكبير : « إن العرب سبقوا جميع الأمم فى حفظ أنساب حيواناتها ، و إذا كان الجواد العر بي قد بقى محفوظا بجميع مزاياه الباهرة ، فما كان ذلك إلا بطهارة أصله وصفا. عرقه منذ قرون لا تحصى ، وهذا بفضل العرب الذين وجهوا لصفاء عرق الجواد أشد الاهتمام ، وإن جميع حيوانات العرب الفارهة لها أنساب يعتني العرب بحفظها بمزيد الدقة . قال : وليس عند العرب دفتر نفوس عمومى للخيول ، ولكن كل فرس كريم معه حجة يتبين منها نسبه ، فلا تختلط عندهم الخيل الأصيلة بغيرها . أما الانجليز فقد نظموا ذلك وجعلوا للخيلدفاتر نفوس رسمية ، منها مايسمونه « Stud - Book » يذكرون به أصل الحصان وسلسلة نسبه ، ومنها المسمى « Cing Calender » يذكرون فيها أوصاف الحصان وشِياته . وما عملوه لأجل الخيل وحفظ أرسانها ؛ عملوهأ يضا لأجل البقر ، ولأجل الغنم . ولكن الفرق بين البقر والغنم أن النسب فى البقر كيكون للثور بمفرده ، وأما فى الغُم فلا يكون للشاة بل للقطيع كله . و يرى العلماء فى تر بية الحيوانات أنه لأجل إصلاح جنُّسها يكون ضروريا الوقوف على أنسابها » انتهبي .

والانساب معروفة للهررة أيضا ، فهى كالخيل الأصيلة ، كما كان الجواد عتيق الأصلكان أحسن جريا ، وكذلك كلماكان الهر أصيلاكان أحسن صيداً للفيران . و بالاجمال إصلاح الأجناس بالتزاوج ، و بالتربية ، وبالتغذية ، سوا كان فى الآدميين أوكان فى الحيوانات الداجنة ، يتوقف على حفظ الأنساب ، والعناية بعتقها . ولايزال الحديث الشريف : ( اطلبو اكرام المناكح فانها مدارج الشرف ) من أصدق القواعد العلمية ، والحقائق العالمية .

## الخلافة واشتراط القرشية فيها

تعليق على ما جاء بسطر ١٠ صفحة ٣ جزء أول من ابن خلدون

لست هذا فى صدد وجوب الخلافة فى الاسلام ، وهو البحث الذى وفاه علما. هذه الملة حقه ، ولم يتركوا فى قوسه منزعاً ، وقد قال فى هـذا المقام ابن خلدون والماوردى وغيرهما كل مايجب أن يقال ، و إنما أقول: إنه اتفق المسلمون \_ إلاالخوارج والمتزلة \_ على وجوب نصبالامام لحراسة الدين والدنيا ، فكان هذا المنصب جامعاً بين السلطة الروحية \_ لـكن بدون المصمة التى يقول بها الكاثوليكيون فى البابا \_ و بين السلطة الدنيوية وهى ما يسميه النصارى بالسلطة الزمنية \_ لكن بدون الامتيازات التى تسجاها القوانين الأورو بية للملوك \_ ولا نبال عما يتشدق به بعض الطاعنين فى الاسلام من أنه جمع بين السلطتين فكان فى ذلك عائق للمجتمع عن الترق ، فهو قول عريق فى التحامل ، مخالف لسنة الله فى خلقه . إذ أن الدين متصل بالدنيا فى كل مجتمع بشرى ، والدنيا مترجة بالدين بدون انفكاك ، ولا يتصور وجود أحدهما بدون الآخر .

وقد وفينا هذا الموضوع حقه فى « حاضرالعالم الاسلامى » بما لاحاجة إلى إعادته هذا ، وأثبتنا ما فى جملة « فصل الدين عن السياسة » من السفسطة التى لاتستند على شىء من الواقع . لأن جميع الحكومات الأور بية التى جعلها الشرقيون هى المُثُل العليا فى العالم ، ولم يبق لهم عمل إلا أن يحطبوا فى حبالها ، و ينسجوا على منوالها ؛ لم تقدر أن تفصل الدين عن السياسة فصلاً حقيقياً . وغاية ما هناك أنها فصلتهما فصلاً إدار ياً لاغير ، بحيث أن للأمور الدينية مراجع مخصوصة ، وللأمور الدنيو ية مراجم مخصوصة . وهذا ما هو أيضاً فى الحكومات الاسلامية . وقد كان فى الدولة العمانية كما يعلم كل أحد . فالصدر الأعظم كان ينظر فى الامور السياسية والادارية خاصة وشيخ الاسلام كان ينظر فى الأمور الشرعية والدينية خاصة ، وكل من المرجعين كان يعود إلى السلطان .

و إذا نظرنا الىأوضاع الدول الأور بية ، نجد أن ملك انكاترة مثلًا هو في المركز نفسه ، فكما أنه ملك الأمة الانكليزية ومرجعها في الحكومة ؛ فهو رأيس الكنيسة · الانكليكانية ، وبالتالى فمرجع الانكليز في العقيدة . ومثل ذلك قيدمر ألمانيا الذي كان رئيساً للـكنيسة اللوثيرية ، فكانت له السلطة الروحية العليا لانفترق فى شى. عن سلطة الخليفة في الاسلام ، وهي مجموعة فيه الى السلطة الدنيوية التي تجمل في يده زمام الأمة الألمانية في الأمور الدنيوية . ولما آل أمر الالمان الجهورية \_ وهي مؤقتة \_ قام مقام القيدر في الأمرين رئيس الجهورية الالمانية ، وقد زعم بعضهم أن من الدول من فصل الدين عن السياسة بالمرة كفرانسة مثلا ، والحقيقة أن فرانسة اتفقت مع الطبقة الاكليريكية على وضع نظام خاص يكفل راحة الفريقين ، ولكن الحكومة لا تزال هي مرجم رجال الدين عند حدوث المشكلات لما تقدم من أن الدين والدنيا في المجتمع لا يستغنى كل منهما عن الآخر ، وايس في عصرنا هذا حكومات لا دينية بالمعنى المفهوم من هذه اللفظة سوى ثلاث حكومات ٢ إحداها الروسية البلشفية والثانية الجمهورية المكسيكية ، والثالثة الجمهورية التركيةاا كمالية . وما دامت الأمة الافرنسية تعلن عن نفسها أنها أمة مسيحية \_ يتجلى ذلك في جميع حركاتها وسكناتها\_ فيكون مخالفاً للمحسوسالزعم بان حكومتها فى وادوااكنيسة فى واد ! ! إذاً فالاسلام لم يأت في هذا المعنى بوضع مبتدع، بل هي سنة الله في أرضه . وما دامت الأمم لا تستغنى عن الأديان؛ فملوكها وحكوماتها لا تستغنى عن الجع بين الدين والسياسة . غير أن الاسلام في أصله يفتر ق عن غيره من الملل بأن الخلافة فيه و إن أشبهت

عير أن الاسلام في أصله يعبر في عن غيره من الملل بأن الحلاقة قيه و إن أشبهت الملك من جهة الأمر والنهلي ـ على شرط مشاورة أهل الحل والعقد ـ فهى لا تشبه الملك في مزايا الترف وخصائص الامهة التي يجيزها ملوك الأمم الأخرى . وقد سبق لنا أن تعرضنا لهذا المقام في « حاضر العالم الاسلامي » فقلنا في صفحة ٢٤٠ من الجزء الاول : ( الخلافة في الاسلام ليست بملك ولا سلطنة ، و إنما هي رعاية عامة للأمة لاقامتها على الشرع الحنيف ، وردع القوى عن الضعيف في الداخل ، وصلطان الذي ودفع المعتدى عليه من الخارج . وهي لا تنعقد الا بارادة الأمة ، والسلطان الذي

يؤتاهصاحبالخلافة هو منالاً مة لاسلطانله عليها الا منها . وقدفهم لوثروبستودارد هذا الباب حقالفهم، وعرف الخلافة التعريف الصحيح، بخلاف كثير من الاور بيين الذين يتبجحون بزعمهم أن مبدأ كون السلطان القومى من الأمة إنما هو من الأوضاع الغربية الاوربية ، قاتامهم الله ما أجهلهم بتاريخ الشرائع ، وما أجرأهم على الخلط . المراجعين أغرب الأمور أن كثيراً من الشرقيين \_ ومن المسلمين أنفسهم \_ يتابعون الافرنج متابعة عميا. في هذا الوهم ولا يعلمون قاعدة الاسلام في هذا الموضوع . ولو تأملوا ما كان عليه الخلفا. الراشدون الار بعة \_ وهو أشد صور الحكم الاسلامي انطباقاً على الشرع ـ لرأوه أمراً شعبياً محضاً ، ووضعاً ديمقراطياً بحتاً ، وأبعد شي عن السلطان المطلق والقرآن في هذا صريح بقوله تعالى : ( وشاورهم في الأمر ) وقوله : ( وأمرهم شُورَى بينهم). نعم إن الخافاء الراشدين لم يقع انتخابهم إلى أجل مسمى نظير رؤساء الجهور يات اليوم ، ولم يكن المرب لذلك المهد \_ بسذاجة البداوة \_ يعرفون هذا الضرب من الترتيب، ولكنه لاجدال في أن الحايفة لم يكن شخصاً مقدساً غير مسؤول كما هو عند الأور بيبن ، ولم تكن له مزية شخصية على سائر الامة ، وكان اذا أخطأ يقيد من نفسه . ولم يخطر ببال أحد من الخلفاء الراشدين أن يورث أولاده الخلافة ، بل كانوا يلقونها عن ظهورهم إلقاء من يريد الخلاص من تبعثها، فاذا كان الانسان يريد أن يعرف ثمار شجرة الاسلام فليتأمل في سيرة الخافا، الراشدين ، فأنها المرآة الحقيقية لروح الاسلام .

و يناسب أن نذكر هنا بعض الآثار الواردة في ما كان الخلفاء الراشدون يفهمون من هذا الأمر ، جاء في « الطبقات الكبرى » لمحمد بن سمد : أخبرنا محمد بن عمر قال . حدثنى قيس بن الربيع عن عطاء بن السائب عن زاذان عن سلمان أن عمر قال له : أملك أنا أم خليفة ؟ فقال له سلمان : إن أنت جبيت من أرض المسلمين درها أو أقل أو أكثر ثم وضعته في غير حقه فأنت ملك غير خليفة ، فاستعبر عمر . ثم قال أخبرنا محمد بن عمر قال : حدثنى عبد الله بن الحارث عن أبيه عن سفيان بن أبى العرجاء قال قال عمر بن الخطاب : والله ما أدرى ! ؟ أخليفة أنا أم ملك ؟ فان كنت

ملكا فهذا أمر عظيم • قال قائل : يا أمير المؤمنين ؛ إن بينهما فرقاً . قال ما هو ؟ قال : الخليفة لايأخذ إلا حقاً ولا يضعه إلا فى حق ، فأنت بحمد الله كذلك ، والملك يعسف الناس فيأخذ من هذا و يعطى هذا . فسكت عمر . ولما بويع أبو بكر قام خطيباً فحمد الله وأثنى عليه ثم قال : « أما بعد فانى وليت هذا الأمر وأنا له كاره ، والله لوددت أن بمضكم كفانيه ، ألا و إنكم إن كلفتمونى أن أعمل فيكم بمثل عمل رسول الله صلى الله عليه وسلم لم أقم به .كان رسول الله عبداً أكرمه اللهبالوحى ، وعصمه به ألا و إنما أنا بشر ولست بخير من أحد منكم ، فراعونى فاذا رأيتمونى استقمت فاتبعوني و إن رأيتمونى زغت فقومونى » ) اه . إلى آخر ماذكرنا فى « حاضر العالم الاسلامى»

ومنه يظهر أن الخليفة ليس معصوماً عند أهل السنة، وأنه لا يمتاز عن غيره من الرعية ، وأنه مقيد بالشورى ، وأنه ليس له أن يستبد بالأمر · ولمل قائلا يقول : إن ملوك العصر الحاضر أيضا مقيدون بالدساتير التى وضعتها الأمم التى يلون أمورها وليس لهم أن يستبدوا فى شى . ! وهذا لاجدال فيه وأن الأمم الحديثة قيدت الملوك ولكن يبتى بينهم و بين الخلفا، الراشدين الفرق العظيم بأن ملوك الأعصر الأخيرة م غير مسؤولين فى أحوالهم الشخصية ، وأن الخلفا، فى الاسلام هم مسؤولون كسائر الرعية . و يبتى فرق آخر بأن الخلفا، كانوا من السذاجة والتقشف فى معيولون كسائر والحال أن الملوك ولا بعدهم ، ولم يكونوا يأخذون من بيت المال إلا ما يسد عوزهم الضرورى والحال أن الملوك ورؤساء الجهوريات في الأعصر الأخيرة يتمتعون بالجرايات الوافرة والحال أن الملوك ورؤساء الجهوريات في الأعصر الأخيرة يتمتعون بالجرايات الوافرة

وكذلك الملوك فى هذا العصر ينتقل الملك منهم الى أولادهم فأحفادهم ، والخلفاء الراشدون كانوا يمهدون الى ذوى الكفاية من الأمة دون أولادهم . فروح الاسلام الحقيق هى مراعاة الكفاية والأهلية دون أى اعتبار آخر . ولهذا لم أكن ممن يذهب الى اشتراط القرشية فى الخلافة ولوكان هو مذهب الجهور ، فان حصر الامامة فى أسرة أو عائلة ، أو عشيرة ، لا ينطبق على هَدْى الخلفاء الراشدين الذين كان يمكن كلا منهم أن يعهد بالأمر لولده ، والحال أمهم لم يفعلوا ذلك . فلا أبو بكر فكر فى العهد لمحمد بن أبى بكر ، ولا عمر فكر فى المهد لمبد الله بن عمر ، ولولا خروج معاوية على على لكان على أيضاً اقتدى بهما فى اختيار من هو الأصلح لأمر الأمة . ولو كان حصر الامامة فى قريش محتما ماكان عمر يقول : لو أدرك فى أحد رجايين فجملت هذا الأمر إليه لوثقت به ؛ سالم مولى أبى حذيفة ، وأبى عبيدة بن الجراح . وقد كان سالم مولى أبى حذيفة من الأعاجم كما لا يخفى ! . وقد رُد على هذا الدليل بأن عمر صحابى ، وأن مذهب الصحابى ليس محجة . ولكن يرد على هذا بأن عمر بن الخطاب و إن لم يكن معصوما فهو الذى رُوى عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال فى حقه و إن لم يكن معصوما فهو الذى رُوى عن الرسول صلى الله عليه وسلم أنه قال فى حقه و لوكان نبى بعدى لكان عمر » . فهو صحابى ولكن ليس كميره من الصحابة و لموكان نبى بعدى لكان عمر » . فهو صحابى ولكن ليس تميره من الصحابة و لموكان نبى بعدى لكان عمر » . فهو صحابى ولكن ليس منيره من الصحابة و لم يكن أيضاً سعد بن عبادة و لموكان نبى بعدى الماد عمر » . فهو صحابى ولكن أيضاً معد بن عبادة و لموكان نبى بعدى لكان عمر » . فهو صحابى ولكن أيضاً معد بن عبادة و لموكان نبى بعدى ليكان عمر » . فهو صحابى ولكن أيضاً معد بن عبادة و القد منع عمر المتعة واحتج بعمله الفقها، من أهل السنة . وعلى كل حال لم يكن عمر و و هم ملك في أيضاً معد بن عبادة و معاي و أن منه من الأنصار بالذين يوارون قريشا فى أمر الامامة لو كانوا يعادون أنها و أطبعوا و إن ولى عليكم عبد حبشى ذو زبيبة » . فهل هذا ينتظم مع حصر الخلافة فى قريش ؟

إن الذين يقولون بحصر الخلافة فى قريش إنما يستندون على الحديث الشريف « الأئمة فى قريش » . ولكن هذا جاء فى زمن كانت الرئاسة فيه لقريش فكانت أولى بهذا الأمرمن غيرها ، وكانت العرب فى صدر الاسلام تطيعها مالاتطيع سواها. ولا ينبغى من ذلك أن هذا الأمر يجب أن يكون أبداً سرمداً فى قريش معها تقابت الأحوال ، وتبدلت الأطوار ، ومادامت تطاع الشمس ، وما بل ّ بحرّ صوفة . وما بالهم لا يذكرون أنه جاء فى رواية هذا الحديث . « الأثمة فى قريش ما أقاموا الدين » . هذا الأمر فى قريش معلماً الدين على من أنه جاء فى رواية هذا الحديث . هذا الأمر فى قريش معلماً بهذا الله عنها مثل صحيح مسلم . فان كان حصر هذا الأمر فى قريش معلماً بهذا الشرط ؛ فيكون قد انحل الاشكال . وليس من ينازع فى رئاسة قريش فى كونها الأولى بالامامة من غيرها من عرب وعم ، و إنما النزاع واقع فى أنه إذا وجد من الخارجين عن قريش من هم أقوى على حمل الخلافة

منها ، وأشد عصبية فى وقتهم ، وأقدر على حفظ حوزة الاسلام فى وجه الأجانب فهل يجب حصر الخلافة الاسلامية فى القرشى مع ضعفه و إقصاء غير القرشى عنها مع كفايته ورجحانه ؟ هذا هو المعترك الذي كان ينبغي أن يجرأ العلما. أن يفصلوا فيه فصلا يتلام مع روح الاسلام المبنى على قاعدة ( إن أ كرمكم عندالله أتقاكم ) وعلى قاعدة ( وأن ليس للانسان إلا ما سعى ) فليس في الاسلام طبقات كما هي عند البراهمة ؛ الدين في هذه الطبقة ، والحكم في تلك الطبقة ، والصناعة في هاتيك الطبقة ، الخ وليس الاسلام في شيء من مشابمة اليهودية في أن الملك هو في السبط الفلاني ، وأن الكهنوت هو في السبط الفلاني الخ . فكل هذه الأوضاع لا يعرفها الاسلام ، ولا يعرف إلا عمل الانسان نفسه . وكما قال عمر رضى الله عنه : « لو جا.ت الاعاجم بالأعمال وجئنا بغير عمل فهم أولى بمحمد منا يوم القيامة ، فلا ينظر رجل إلى القرابة ، وليعمل لما عند الله ، فمن قصر به عمله لا يسرع به نسبه » أفتكون الشريعة التي يقول فيها عمر مثل هذا القول هي الشريعة التي تجعل الامامة إرثاً خاصاً بعشيرة خاصة إلى أبد الدهر ، مهما كان في الخارج عنها من كفاية تزيد على كفايتها ، وقدرة على حفظ بيضة الاسلام ترجح على قدرتها ؟! لا جرم أن هذا غير معقول . ولذلك لانعجب من أن يكون مثل القاضي أبي بكر الباقلابي وغيره من العلماء قد أسقطوا شرط القرشية في الخلافة بعد أن رأوا مارأوا من ضعف قر يش ورجحان غيرها عليها .

ولو أن الذين اشترطوا القرشية فى الخلافة استدركوا الأمر بقولهم: إنه إذا تساوى القرشى وغير القرشى فى الاشتمال على شروط الحلافة فالقرشى بمكانه من قرابة الرسول عليه السلام ، ومن رئاسته القديمة ؛ أولى من غير القرشى لهان الخطب . ولكن مقتضى كلامهم أن القرشى بسلطان ذلك الحديث المتعلق بقريش فى عهد كانت فيه هى الأول ـ مهما بلغ من الضعف ومن عدم الكفاية ـ فإ نه أولى من غير القرشى مهما بلغ من القوة على حفظ حوزة الاسلام ، ومهما بلغ من الضلاعة والكتاب فهذا الذى تراه مخالفاً لروح الشرع ، ولما يتجلى من حميع أحكام الكتاب والسنة .

لقدكان لقريش التقدم على جميع العرب ، وعلى جميع المسلمين ، فكان ذلك الحديث

الخلافة واشتراط القرشية إفيها

لوصح على ما رووه وارتفعت فيه كل شبهة ؛ مطابقاً لحالة قريش فى أيام تقدمها فأما من بعد أن غلبت الأعاجم ، وقام فيها من رجح ميزانه على قريش فى القوة والمنعة رجحاناً محسوساً لا يمترى فيه عاقل ؛ فقد أصبح من العبث أن نجعل المرجوح أولى من الراجح . ولعمرى أن ابن خلدون رحمه الله قد جمع فأوعى عند ما قال فى مقدمته : إذا ثبت أن اشتراط القرشية إنما هو لدفع التنازع بما كان لهم من المصبية والغلب ، وعلمنا أن الشارع لا يخص الأحكام بجيل ولا عصر ولا أمة ؛ علمنا أن ذلك إنما هو من الكفاية فرددناه اليها ، وطردنا العلة المشتملة على المقصود من أولى عصبية وهي وجود العصبية . فاشترطنا فى القائم بأمور المسلمين أن يكون من قوم أولى عصبية قوية غالبة على من معها فى عصرها ليستنبموا من سواهم ، وتجتمع الكامة أولى عصبية قوية غالبة على من معها فى عصرها ليستنبموا من سواهم ، وتجتمع الكامة الإسلامية التي أن الثار عائبة على من معها فى عصرها ليستنبموا من الواهم ، وتجتمع الكامة أولى عصبية قوية غالبة على من معها فى عصرها ليستنبموا من سواهم ، وتجتمع الكامة الإسلامية التي كانت لهم كانت عامة ، وعصبية العرب كان في القرشية . إذ الدعوة الأمم ، و إنما يخص لهذا العهد كل قطر بمن تكون له فيه العصبية الغالبة .

و إذا نظرت سر الله فى الخلافة لم تعد هذا ، لا نه سبحانه إنما جعل الخليفة نائباً عنه فى القيام بأمور عباده ليحملهم على مصالحهم ، و يردهم عن مضارهم ، وهو مخاطب بذلك ولا يخاطب بالأمر إلا من له قدرة عليه . ثم إن الوجود شاهد بذلك ، فانه لا يقوم بأمر أمة أو جيل إلا من غلب عليهم ، وقل أن يكون الأمر الشرعى مخالفاً للأمر الوجودى . اه

فلممرى ليس بعد هذا القول مجال لقائل ، فانه القول الذى لا يحسن بعده المرا. و إن هذا الدين هو دين المقل لم يقم بالأسرار غير المفهمومة ، ولم يمتحن اتباعه بما تعيى به المقول ، ولا بما لا تظهر فيه وجوه المصالح . وهو كما قال ابن خلدون : لا نجد فيه الأمر الشرعى مخالفاً للأمر الوجودى . ولا يمكن أن يتقدم فيه المرجوح على الراجح ، وكل معترك هذ، المألة هى القدرة على حماية الاسلام ، و إقامة الشريعة على وجهها ، فمن كان أضلع بهذا الأمر من غيره بين المسلمين فهو الذى يريده الله ورسوله قياساً على ما لدينا من قواعد الشرع الأخرى الآخرى التى هى ومبادى، العقل توأمان متلازمان .

## مذهب النشوء والارتقاء

تعليق على ماجاء بسطر ٢٦ صفحة ٤ من الجزء الأول من ابن خلدون

قول ابن خلدون إن النسابين كلهم اتفقوا على أن الأب الأول للخليقة هو آدم عليه السلام كما وقع فى التنزيل النح . هذا ما كان عليه الناس فى القرون الوسطى التى عاش ابن خلدون فى آخرها ، وما لايزال عليه المتمسكون بالأديان فى عصرنا الحاضر ولكن علماء هذا العصر فى العلوم الكونية ، و إذا قلنا علماء هذا العصر فى العلوم الكونية فانما نمى بهم علماء أو ر بة \_ قد عدلوا عن نظرية ابتداء العائلة البشرية بدم وحواء ، وعما يقوله اليهود والنصارى من أن عر البشرية خمسة آلاف أوسبعة آلاف سنة ، و رجحوا \_ ولكن بدون جزم \_ أنه مضى على وجود العائلة الانسانية على وجه الارض نحو من مائة ألف سنة !! وذهب بعضهم إلى أكثر من ذلك فقدر وا لوجودها مائتين وثلاثين إلى مائتين وأر بعين ألف سنة ! وقد وقعوا لأجل ذلك فى مشكل من جهة تطبيق هذه النظريات على التوراة ؛ فمهم من حل هذا الشكل برفض التو راة بتاناً وهؤلاء هم العنة التي لاتقول بالأديان ، والفئة المساة بالالحكين وهم الذين يعتقدون بوجود الصانع ولا يقولون بالنبوءات ، ومنهم من بالالحميين وهم الذين يعتقدون بوجود الصانع ولا يقولون بالنبوءات ، والفئة المساة بالتكل برفض التو راة بتاناً وهؤلاء هم العنة التي لاتقول بالأديان ، والفئة المساة بالتكل من عليه مسكل من جهة تطبيق هذه النظريات على التوراة ؛ فمهم من حل هذا متمسكا بالدين يعتقدون بوجود الصانع ولا يقولون بالنبوءات ، ومنهم من بق متمسكا بالديانة الميحية ولكن مع الاعتقاد بأن التو راة دخلها تحريف كثير ، وأن فيها كثيراً مما أدخله اليهود .

وهذه الفئة تشابه أقوالها أقوال علماء الاسلام الذين يقولون إن التوراة كتاب منزل لاشك فيه ، ولكن اليهود قد حرفوها \_ بل بدلوها \_ إلى أن صار وا يقولون من جملة الأمثال : « توراة مبدلة » و بالاختصار لايوثق بالنسخ الموجودة منها بين أيدينا . وكذلك يضعفون كثيراً من الروايات الواردة عن السلف الصالح بحجة أنها منقولة عن أحبار اليهود ، و يسمون هذا الضرب من الروايات الكونية والقصص ( بالاسرائيليات ) و يقولون إنها أدخلت في الاسلام وليست منه . فما يقوله المسلمون في عن التوراة المبدلة وعن الاسرائيليات هو بعينه الذي يقوله العلماء العصريون في أو ربة الذين لايقدر ون أن يطبقوا بين ماجا. فى التو راة عن بد. الخليقة ؛ و بين ما يقر ره العلم الحديث ، وهم مع ذلك لا ير يدون أن يفارقوا العقيدة النصرانية التى فارقتها الفئة المعطلة ، والفئة الاخر ى التى يقال عنها الالهيون .

وهناك الفئة الثالثة التي لاتقبل التأويل والتخريج في التوراة ، ولا ترضى بأن يقال إن فيها من أوضاع اليهود \_ و بالتالي فليس من النُّبز يل \_كما أنها لاترضي بأن يقال إن الكتب المنزلة إنمــا تخاطب الناس علىقدر عقولهم وتتجنب التصريح بمــا هو فوق أفهامهم خشية الفتنة و إدخال الشك على العقائد . فهذه الفئة الثالثة هي الفئة المتدينة الباقية إلى اليوم على المقائد التي كانت عليها النصرانية في القرون الوسطى وهي التابعة للكنائس سوا. كانت الكنيسة الكاثوليكية ، أو الأرثوذ كسية ، أو البروتستانتية التي يقال عنها الانجيلية ، ومن هذه الفئة السواد الأعظم في الحقيقة من الأور بيين والامريكيين . وهم يقولون بأن البشر تناسلوا من آدم وحوا. وفقاً لما فى التوراة ، ويردّون مذهب النشو. والارتقاء الذى يرده أيضاً أناس كثيرون من الفئة المعطلة ، ومن الالهيين ، لا من جراء مخالفته للدين ؛ بل من ضعف الأدلة اللازمة للقطم به ، وانخرام كثير من الحلقات الى يفترض وجودها بين الحيوان والانسان ، أو بين الانسان في أصل تكوينه والانسان الحالى . وفقد هذه الحلقات وعدم وجود أثر لها فى الآثار الحفرية هذا لايساعد على الجزم عندهم بمذهب النشوء والارتقاء الذي غاب عليه اسم المذهب الداروينيَّ نسبة إلى « دارون » وهو عالم طبيعي من علماء الانكليز ماتْ في أواخر القرن التاسع عشر للمسيح .

ولما كان تاريخ ابن خلدون مما يصلح إكل الأعصر بالنظر إلى ما فيه من قواعد أبدية، ونظريات في الحليقة والخاق لاتخلق ديباجتها، ولا تنقضى حقائقها، ولكنه كتب منذ خمسة قروز طرأت في أثنائها على المجتمع الانساني أفكار جديدة ، ومبادى مناقضة لما سبقها ، ونظريات لم تكن معروفة في أيام ابن خلدون ، أوكانت معروفة ولكن عند غير أتباع الأديان الثلاثة : الاسلام ، والنصرانية ، واليهودية .

وكان لا بد للناشئة الجديدة من الأمة الاسلامية من أن يطالعوا ما جد من هذه

النظريات المحدثة ، ويقارنوها بالنظريات القديمة ، فلم نشأ أن نمر بهذا الموضوع بدون أن نشير ــ ولو بجملة مختصرة ــ إلى ما عليه العلماء الأور بيون ، حاشا أتباع الكنيسة من جهة أصل وجود الانسان على وجه الأرض .

وقبل أن نشرع فى ذلك نقول : إن الاعتقاد بكون آدم وحواء هما أبوا البشر هو منصوص عليه فى الكتاب ، فأما المدة التى ضربهما أصحاب التوراة لوجود الانسان فليس فى القرآن الكريم شى. يدل عليها ، بل هناك هذه الآية الكريمة ( ما أشهدتهم خاق السموات والأرض ولا خلق أنفسهم ) .

ثم نقول : إن الذين جزموا بقدم عهد الانسان بناء على ما كشفوه فى باطن الأرض ، وما نقبوا عنه في الكموف والغيران ، وما عثر وا عليه عرضاًواتفافا فى قيمان البحيرات ؛ لا يزالون يقرون بأن معلوماتهم مفتقرة إلى الاكمال ، وأنه لا يصح الجزم إلا بالنظرية الاجمالية التى معناها كون الانسان وجد؛ لامن خمسة الآف سنة ، ولا من سبعة آلاف سنة ؛ بل من أضعاف هذا العدد من السنين . وأنههم استدلوا على ذلك بوجود حجارة مصقولة على شكل الفؤوس كانوا يجهلون فى أول الأمر حقيقتها وكانت العامة تعتقد بأنها حجارة تتكون فى السحاب ! ! .

ولما قال بعض علماء القرون الوسطى بأنها من صنع أيدى البشر رفضوا كلامهم ومنذ مائتى سنة تواترت الأدلة بكثرة ما وجد من هذه الحجارة فى أعماق متفاوتة تحت التراب ، وتحت المياه ، ومنها ما بسقت من فوقه الأشجار ، ومنها ما تكونت من فوقه المعادن ، فخسب علماء الأزمنة الحديثة ما يستلزم وجود هذه الطبقات المتراكمة فوق تلك الأدوات التى صنعها البشر الأولون من الزمن الطو يل والدهور الدهار ير ؛ فحكوا بأنه لا بد لذلك من عشرات ألوف من السنين .

وقد قسموا المدة التي قضاها الانسان منذ وجد على سطح الكرة إلى أن صار معروفاً عند أعقابه إلى جملة أدوار ، أقر بهاإلى الدور الحالى۔ بزعمهم۔هو الدور المسمى بالرباعي ، و يقال له الجليدى . وهو الذى فيه كان الثلج دائماً فى أماكن أصبح الثلج فيها اليوم نادراً . وكانت البلادالسكاندينافية وهولاندة وجزر انكلترا وألمانياوالروسية مغطاة بالثلوج . وكان في أوربة فى الاصقاع التى ينحسر عنها الثلج حيوانات لاتوجد اليوم عثروا على عظامها ، واستدلوا منها على التفاوت العظيم الذى وقع فى درجات البرودة والحرارة ، مما قضى بهلاك قسم من أنواع هذه الحيوانات ، والتجاء القسم الآخر إلى أصقاع أخرى من الكرة الأرضية . ومن أشهر هذه الحيوانات الحيوان الذى يقال له « الماموث Mammouth »و «الكركدن» اللذان بعد أن انحسرت الثلوج الدائمة عن القارة الأوربية رحلا إلى الشمال . وكذلك الحيوان المسمى « بالرنة Renne » الذي هذه الماموث من المالي مع أن له بقايا مستحجرة فى أواسط أوربة . وقد علت على هذه البقايا طبقات متكونة بكرور الأيام ، ومعادن لا يمكن أن تتكون إلا بعشرات الوف من السنين . كما أنهم عثر وا على عظام بشرية أيضاً تراكمت من فوقها تلك الطبقات ، و بقيت بشريتها ظاهرة .

ولم يقع الاستدلال على وجود الانسان فى تلك الأعصر بالرمم البشرية فحسب بل وجدت له آثار أخرى من أدوات وآلات وتصاوير يحكم على وجوده بوجودها والأثر يدل على المؤثر . فالا نسان وجد فى أواسط أور بة ـ مثلا ـ مماصراً للماموث وللرنة . وقد عثر العلماء فى القرن الماضى على عدة رمم بشرية ، منها ماوجد فى مغاور ووجدت بجانبه عظام حيوانات ـ كالكركدن مثلا ـ مما لم يبق له أثر الآن فى هذه المناطق . و بعد بحث وتنقيب واختلاف بين العلماء الجيولوجيين ، اصطاح الأور بيون على قسمة الأدوار التى يعرفونها عن الانسان إلى ثلاثة . وهذه الأدوار الثلاثة هى عبارة عن المدة التى مضت فى بداية المصر الجليدى إلى أن أصبحت الحالة الجوية مقار بة لما هي عليه أور بة اليوم . و يقدرون هذه المدة بألف قرن ... أى مائة ألف مقار بة لما هي عليه أور بة اليوم . و يقدرون هذه المدة بألف قرن ... أى مائة ألف منة ـ فقد ذكروا الدور الثلاثى الذى سبق الدور الرباعى أو الجليدى . وقالوا : مقار بة لما هي عليه أور بة اليوم . و يقدرون هذه المدة بألف قرن ... أى مائة ألف منة ـ فقد ذكروا الدور الثلاثى الذى سبق الدور الرباعى أو الجليدى . وقالوا : منة ـ فقد ذكروا الدور الثلاثى الذى سبق الدور الرباعى أو الجليدى . وقالوا : منة ـ فقد ذكروا الدور الثلاثى الذى سبق الدور الرباعى أو الجليدى . وقالوا : منة ـ فقد ذكروا الدور الثلاثى وقمت فى أثنائه فانقرضت . وهذا اختلفوا في إمكان ظهور الانسان فى الدور الثلاثى وتحمُّله ما لم تتحمّله تلك الحيوانات الكبيرة في إمكان ذلك .

( ٣ - تعليقات )

فبمضهم ذهب الى أن الانسان وجد فى الدور الثلاثى بدليل وجود أدوات حجرية لا يمكن صنعها إلا بيد مخلوق هو على شىء من العقل ، وذهب المنكرون لوجود الانسان فى الدور الثلاثي إلى أن الأدوات المذكورة هى أحدث عهداً من ذلك الدور . فالمفروض \_ مع الترجيح التام \_ أن الانسان وجد فى الدور الرباعى .

وأعظم دليل من الآثار الحفرية على ذلك أنه وجد بقرب « هيدلبرغ » فى بلاد بادن من المانيا على عمق أر بعة وعشرين متراً فك أسفل إنسانى ، ووجد فى المحل نفسه بقايا كركدن وفرس من أفراس البحر مما كان يعيش فى الدور الثلاثى وهذا الفك وجد ضخماً عظيا عر يضاً جداً قايل الارتفاع ، ولم يوجد له ذقن ، ووجد فيه تشابه كثير مع فكوك القردة التى تشبه الانسان من النوع الذى يقال له «انترو بو يد» « Anthropoides » بَيْد أن الأسنان هى أسنان بشرية بالتمام والكمال .

وعثروا فى انكلترة بقرب « ميتدون n Piltdown » على جمعة بشرية ولكنها منحطة عن الجماجم الحاضرة ، فاما من بقايا العصر الرباعي فقد وجدوا أكثر من رمة واحدة ، ووجدوها كلها متشابهة ، منها واحدة وجدت فى جبل طارق ، وأخرى فى «سبى ٢٩٢» من بلجيكا . وأخرى في فرنسة ، ووجدوا من هذا النوع نفسه فى أفريقية الجنوبية فى روديزيا . فثبت من تشابه جميع هذه الرمم وجود طبقة بشرية فى الدور الرباعى المذكور ، اصطلح العلماء على تسميتها بطبقة « نياندرتال Ncanderthal » مع رمم هذا الدور أدوات مصنوعة بالأيدى لا تدع شان أنها وقد وجد مع رمم هذا الدور أدوات مصنوعة بالأيدى لا تدع شكا بأن أسحاب هذه الرمم مع رمم هذا الدور أدوات مصنوعة بالأيدى لا تدع شكا بأن أسحاب هذه الرمم الجمعة مسطحة ، والجبهة ضيقة ، وكان القسم الأدى من الرأس ضيقاً ، والوجه عريضاً ، والذكان تثين إلى الأمام ، والتقاطيم غير منتظمة ، والميون كبيرة ، والا نف عريضاً موانة في مركزه ، والذقن منقبضاً ، وغير ذلك من الماس ضيقاً ، والوجه عريضاً موانة فى مركزه ، والذقن منقبضاً ، وغير ذلك من المامح الى تثبت أن عريضاً موانة فى مركزه ، والذقن منقبضاً ، وغير ذلك من المرامح الى المبقة « نياندرتال » هى من الطبقات البشرية ، لكنها أدنى من المامح الى تثبت أن عريضاً موانة فى مركزه ، والذقن منقبضاً ، وغير ذلك من الماممح الى تثبت أن عريضاً موانه مان منه الحمة والوجه تشابه مع نوع المردي من المام مع الى تثبت أن عريضاً موانه من من جهة الجمعة والدقن منقبضاً ، وغير ذلك من الماممح الى تثبت أن المبة « نياندرتال » هى من الطبقات البشرية ، لكنها أدنى من البشر الموجودين الآن . وهى من جهة الججمة والوجه تتشابه مع نوع القردة المسمى «بالأنترو بوئيد» أي أقرب القردة للاندان . وبالاختصار آدمي نياندرتال مكانه هو بين القرد والانسان الأخير . وقد امتاز الآدمى فى هذا الدور الذى تحن بصدده بقوة المضلات ووجد العلماء القائلون بهذه النظرية أن السلسلة الفقارية ، وأن عظام الأعضاء والأطراف والججمة ؛ فيها تشابه كثير مع ما يقابلها فى القردة . وقد رجَّحوا بحسب مادققوا فيه من الهيكل المظمى الذى كان عليه إنسان «نياندرتال» أنه كان يمشى منحنيا تحو أنخاذه ، ولم يكن يتنصَّب قائماً سوياً . ولما وصل علماء النشوء والارتقاء إلى هذه النقطة اختلفوا فيا يعولون عليه من جهة الانسان الأول ؛ فقالوا : إن إنسان نياندرتال هو على شبه كثير مع القردة الماة أنترو بوئيد « مادسان «اليان في الذرتال يمكن ثبت أيضاً أن هذا النوع من الانسان وجد فى أواسط الدور الرباعى ، ولهذا لا يمكن ثبت البياً أن هذا النوع من الانسان وجد فى أواسط الدور الرباعى ، ولمذا لا يمكن أن الرباعى . فصار العلماء يتسابون كيف يمكن التالميق بين هذين الأمرين ؟ فيكل « Hackel العلماء يتسابون كيف يمكن التالميق بين هذين الأمرين ؟ فذهب الرباعى . فصار العلماء يتسابون كيف يمكن التالميق بين هذين الأمرين ؟ في على من المان الذي من أطاب علماء الذهو والر باعى ، ولمان لا ور أيضاً أن هذا النوع من الانسان وجد فى أواسط الدور الرباعى ، ولما لا يمكن أن يقال إنه أقدم نوع في البشر ؟ لأنه قد ثدت وجود آثار الانسان فى أوائل الدور الرباعى . فصار العلماء يتساءلون كيف يمكن التالميق بين هذين الأمرين ؟ فذهب ينحدر من القرد المعر وف بشبهه للإسان الذى يقال له « أو رانج أوتان » .

وفال أضداد نظرية النشو، والارتقا، إنه لايزال بين أقدم الطبقات البشرية وأقرب القردة إلى الانسان مسافة شاسعة ، ولذلك يفترض وجود طبقة متوسطة وسموا هذا النوع بيتيكانتروپ « Pithécanthrope » فذهب بعض علما، أو ربة إلى أنه إن كان قد وجد شبه بين آدمى نياندرتال و بين الآدمى المسمى بيتيكانتروپ و بين هذا و بين القرد المسمى أو رانج أوتان ؛ فايس يستلزم ذلك حتما أن يكون الانسان الحاضر هو من هذه السلائل ، بل انسان نياندرتال انقرض في أواسط الدور الرباعى ولم يترك بقايا .

وقالوا إن الآثار البشرية التى عثروا عليها لاتصلح حتى الآن مداراً للحكم وخالفهم الذين قالوا إن بين إنسان نياندرتال والانسان الحالى وجوه شبَه كثيرة وأنه لايمكن الحركم بانقراض إنسان نياندرتال والتبدل منه إنساناً من نوع آخر أكمل من الأولوهو الذى سمّوه بالانسان العاقل، وبالافرنجية «Home Sapiens»

عن أصل الانسان ، ننقله لقراء هذا الكتاب حتى لا يفوتهم شىء مما يجب معرفته على أهل هذا الزمن ، ومن قبيل العلم بالشىء ولا الجهل به .

ولا يزال فى أوربة عدد كبير من العلماء يردون بشدة نظرية داروين ، وليسوا هم فقط من أنصار الأديان ؛ بل يوجد من العلماء الطبيعيين من يقيم الأدلة على فساد هذا المزعم . ومنهم من ذهب مذهبا متوسطاً ، فوافق على بعض قضايا المذهب الداروينى ، ورد بعضها محجة فقد الأدلة الكافية . وعندى كتاب عنوانه « المذهب الداروينى وما فيه من صواب وخطأ » وممن اشتهر فى الردّ على مذهب داروين الأعجليزى ، ولامارك الافرنسى فى النشوء والارتقاء ؛ الأستاذ « في الموان الدرس فى جامعة مونبلييه ، والأستاذ موريس توماس البلجيكى ، وغيرهما ممن يقولون إن مذهب لامارك وداروين مناقضان للعلم ، وقال فيالتون : إن داروين قد ذهب فى نظريته مذهبا جاهلا ماهية القواعد التى تتنزل عليها الجزئيات ، وانخدع بعلاقات الأنواع بعضها مع بعض ، كما أن خلفاءه فى المذهب قد نظروا إلى المناسات الصورية وي بين الأنواع نظرا سطحياً ، وقرروا النشوء والارتقاء بدون تأمل كاف فى كيفية قيام هذه الأنواع بوظائفها .

فلاً جل الربط بين الحشرات وذوات الاثداء من الحيوانات اعتمدوا على النطاق الصدرى الذى يعهد فى ذوات الأثداء المتصلة بالطيور ، لكن إذا أنعم الانسان النظر لا يجد هذه الرابطة فى محلّها ، لأن هـذا النطاق ليس فى الحقيقة جزءاً من هيكل الصدر ؛ بل هو خارج عنه ، وليس له اتصال بالقلب ، ولا بالأعصاب كما هو عند الحشرات . فالمشابهة ليست أكثر من مشابهة سطحيّة . والحال أن طبيعة الحيوانات ذات الاثداء لا تمتاز ققط بالنطاق الصدرى ؛ ولكن بمعيزات أخرى ظاهرة فى جميع تكوينها ، وفى أنسجتها العضوية ، وفى الجلد والشعر والعظام ، وكل ما يعهد فى ذوات الأثداء . والخطأ نفسه وقع فى تقدير خصائص الأعضاء ؛ فدارو ين يرى أن أى عضو يقدر أن يقوم بأية وظيفة ، وهذا إهمال لحقيقة الوظائف الأساسية . فان الأعضاء تؤلف مع الأنطقة آلات محركة لها فى كل نوع وظائف محدودة لا يمكن أن عملها يتعدى من وظيفة إلى وظيفة ، إذ ليس من وسيط بين الجهازين . فنى طبقة الحيوانات ذوات الأربع إذا وجد نوع طيَّار مثلاً يحب أن الـكتف التى كانت فى البطن تحت مركز الثقل تصعد إلى الظهر لأجل أن تحفظ موازنة الحيوان عند مايطير ، ولولا ذلك لا يتمكن من الطيران . فهذا المركز الذى تأخذه الكتف من جديد لا يمكن أن يحصل بالتدريج ، ولا مناص من أن يكون وضع أنفاً بدون تدرّج . كذلك ذوات الأنداء السابحة التى يسير بها الذنب المتحرك من الأعلى إلى الأسفل ؛ فيجب أن يكون لهذا الذنب قوة وقطر عظيان ، بحيث أن الشق الأسفل يندفع إلى الأمام فيكون أفقياً بدلا من أن يكون وف سائر ذوات الأمداء .

و يقول فيالتون : إن القول بأن الجرائيم تعيد فى أثناء نموها الصور المتتابعة التى سبقت نوعها هو قول مرسل جزافاً ، وهو أشبه بالمجاز منه بالحقيقة ، فنى الجرائيم شيئان ؛ البدايات البسيطة التى هى عامة لجيع النوع ، ثم الأجهزة والصور التى تتلو هذه البدايات . فالبدايات لا يمكن أن يتكون منها نوع خاص ، لأنها حو يصلات بسيطة جدا أشبه ببراعم تختلف كثيراً عما سيأتى منها ، بل هى بدايات ساذجة عامة لا ينتج منها أقسام خاصة إلا بعد النمو . فالحو يصلة لا يمكن أن تشبه حيواناً تاماً مهما كان دنىء الطبقة ، ولكن تشبه حو يصاته . والحو يصلة البشر ية ذات الخلايا لايمكن أن تشبه سمكة فى جهازها التنفسى ، ولكن قد تشبه حو يصلة السمكة قبل أن يتكل فيها هذا الجهاز ، وأورد أدلة كثيرة ليس هنا موضعها .

وكان الكيماوى الفرنساوى برتلو \_ وهو من أشهر علما. الطبيعة \_ ينعت مذهب داروين بقوله : « قصة داروين الخيالية » و « قصيدة لامارك الفكرية » مع أن برتلو كان يحفل بهـذا المذهب . فمن شا. التوسع فى هـذا الموضوع فليقرأ كتاب ڤيالتون المسمى « بأصل الكائنات الحية وخيال النشو. والارتقا. »

«L'origine des Étres Vivants, l'illusion transformiste par Vialleton»

وقد طرق السيد جمال الدين الحسيمي الافغاني هذا الموضوع ، ورد على نظرية داروين ، ونحن واضمون كلامه تحت أنظار القراء .

وقد اعترض بعضهم على خوض السيد جمال الدين فى حديث كهذا يلزم له تخصص فى العلوم الطبيعية ، وليس هـذا الاعتراض بشى، ، لأن التخصص شرط فى المباحث التفصيلية ، فأما فى المبادىء العامة فالذى يلزم إنما هو الفلسفة ، ومن كان أطول فيها باعاً وأوسع نظراً كان أحق بأن يتكام بها ؛ فالسيد جمال الدين إذاً يقدر أن يقول هنا ، وهو يقول ما يأتى فى رسالته المعروفة « بالرد على الدهر يين »

« وذهب فريق إلى أن الاجرام السماوية والكرة الأرضية كانت على هيئتها هذه من أزال الآزال ولاتزال ، ولا ابتداء لساسلة النبانات والحيوانات . وزعموا أن فى كل بذرة نباتا مندمجاً فيها ، وفى كل نبات بذرة كامنة ، ثم فى هـذه البذرة الـكامنة نبات وفيهبذرة إلى غير نهاية . وعلى هذا زعموا أن فى كل جرثومة من جرائيم الحيوانات حيواناً تام التركيب ، وفى كل حيو ان كامن فى الجرثومة جرثومة أخرى ، يذهب كـذلك إلى غير نهاية . وغفل أصحاب هذا الزّعم عما يلزمه من وجود مقادير غير متناهية فى مقدار متناه وهو من المحالات الأولية .

وزءم فريق ثالث أن سلسلة النباتات والحيوانات قديمة بالنوع ، كما أن الأجرام العلوية وهيئاتها قديمة بالشخص ، ولكن لاشىء من جزئيات الجراثيم الحيوانية والبذور النباتية بقديم ، وإنما كل جرثومة وبذرة هى بمنزلة قالب يتكون فيها ما يشاكله من جرثومة و بذرة أخرى . وفاتهم ملاحظة أن كثيراً من الحيوانات الناقصة الخلقة قد يتولد عنها حيوان تام الخلقة ، وكذلك الحيوان التام الخلقة ، قد يتولد عنه ناقصها أو زائدها .

ومال جماعة منهم إلى الابهام فى البيان فقالوا : إن أنواع النباتات والحيوانات تقلبت فى أطوار ، وتبدلت عليها صور مختلفة بمرور الزمان وكرور الدهور ، حتى وصلت إلى هيئاتها وصورها المشهودة . وأول النازعين إلى هذا الرأى « أبيقور » أحد أنباع « ديوچينس الـكابى » ومن مزاعمه أن الانسان فى بعض أطواره كان مثل الخنزير مستور البَشَرة بالشعر الـكثيف ، ثم لم يزل ينتقل من طور إلى طور حتى وصل بالتدريج إلى ما نراه من الصورة الحسنة ، والخلق القويم ، ولم يقم دليلاً في ولم يستند على برهان فيما زعمه من أن مرور الزمان علة لتبدل الصور وترقى الأنواع . ولما كشفت علوم الجيولوجيا (طبقات الأرض) عن بطلان القول بقدم الأنواع رجع المتأخرون من الماديين عنه إلى القول بالحدوث . ثم اختلفوا فى بحثين ؛ الأول بحث تكون الجرائيم النباتية والحيوانية ، فذهب جماعة إلى أن الجرائيم على اختلاف أنواعها تكونت عند ما أخذ التهاب الأرض فى التناقص ، ثم انقطع التكون بانقضاء ذلك الطور الأرضى . وذهبت أخرى إلى أن الجرائيم لم تزل تتكون حتى اليوم خصوصاً فى خط الاستواء حيث تشتد الحرارة .

وعجزت كلتا الطائفتين عن بيان السبب لحياة تلك الجراثيم حياة نباتية أو حيوانية خصوصاً بعد ماتبين لهم أن الحياة فاعل فى بسائط الجراثيم ، موجب لالتئامها ، حافظ لكونها . وأن قوتها الغاذية ، هى التى تجعل غير الحى من الأجزاء حيًّا بالتغذية فاذا ضعفت الحياة ضعف تماسك البسائط وتجاذبها ، ثم صارت إلى الانحلال . وظن قوم منهم أن تلك الجراثيم كانت مع الأرض عند انفصالها عن كرة الشمس ، وهو ظن عجيب لا ينطبق على أصلهم من أن الأرض عند الانفصال كانت جذوة نار ملتهبة ، وكيف لم تحترق تلك الجراثيم ولم تُمح صورها فى تلك النيران المستعرة ؟! .

والبحث الثانى من موضع اختلافهم صعود تلك الجرائيم من حضيض نقصها إلى ذروة كالها ( نقول : وصل السيد هنا إلى مذهب النشو، والارتقاء ) وتحولها من حالة الخداج والنقص ، إلى ما نراه من الصور المتقنة ، والهيآت المحكمة ، والبُنَى الكاملة . فمهم قائل : إن لكل نوع جرثومة خاصة به ، ولكل جرثومة طبيعة تميل بها إلى حركة تناسبها فى الأطوار الحيوية ، وتجتذب إليها ما يلائمها من الأجزاء الغير الحيّة ليصير جزءاً لها بالتغذية ، ثم تجاوه بلباس نوعه . وقد غفلوا عما أثبته التحليل وظهور تمائل النطف بالعناص البسيطة . فما منشأ التخالف فى طبائع الجرائيم مع تمائل عناصرها ؟ ! ومنهم ذاهب إلى أن جرائيم الأنواع كافة ـ خصوصا الحيوانية م تمائل الحياري من عدم التفاوت بين نطفة الانسان ونطفة الثور ونطفة ـ الحار مثلا ـ وظهور تمائل النطف بالعناصر البسيطة . فما منشأ التخالف فى طبائع الجرائيم مع تمائل عناصرها ؟ ! ومنهم ذاهب إلى أن جرائيم الأنواع كافة ـ خصوصا الحيوانية ـ ممائلة فى الجوهر ، متساوية فى الحقيقة ، وليس بين الأنواع كافة ـ خصوصا الحيوانية م

ذاتى . ومن هذا ذهب صاحب هذا القول إلى جواز انتقال الجرثو مة . الواحدة من صورة نوعية إلى صورة نوعية أخرى بمقتضى الزمان والمكان ، وحكم الحاجات والضرورات ، وقضاء ساطان القواسر الخارجية .

ورأس القائلين بهذا القول « داروين » وقد ألف كتابا فى بيان أن الانسان كان قردا ، ثم عرض له التنقيح والتهذيب فى صورته بالتدريج على تتالى القرون المتطاولة ، وتأثير الفواعل الطبيعية الخارجية حتى ارتتى إلى برزخ « أوران أوتان » ثم ارتتى من تلك الصورة إلى أول مراتب الانسان فكان صنف « البيم » وسائر الزنوج ، ومن هناك عرج بعض أفراده إلى أفق أعلى وأرفع من أفق الزنجيين فكان الانسان القوقاسى ( قد ثبت أن الداروينيين يستندون فى النشو، والارتقاء على جماج وجدت فى أوروبة تحت الأرض ، وليست هذه الجاجم وهذه الهيا كل أقرب إلى الانسان القوقاسى منها إلى الانسان الزنجى ، ولا هى بالمكس ، بل هى ناقصة عن وكل منهما ) وعلى زعم داروين هدذا يمكن أن يصير البرغوث فيلا بمرور القرون وكر الدهور ، وأن ينقلب الفيل برغونا كذلك ! ! .

( لا مبالغة فى قول السيد جمال الدين هذا عن مذهب داروين ؛ لأن هذا المذهب يجمل البيئة والاحتياج والضرورة والتأثيرات الخارجية هى منشأ التنوع وأن كرور الدهور تحت هذه التأثيرات يؤدى إلى ما يظهر عجيبا ور بما يظهر مستحيلا وليس الأمر كذلك عندهم ، وأن الذى جمل كياويا كبيراً مثل « برتلو » يسمى مذهب داروين قصصا متسع الخيال ، هو حكم داروين باطراد هذا المبدأ فى المخلوقات)

فان سئل داروين عن الأشجارالقائمة فى غابات الهند ، والنباتات المتولدة فيهامن أزمان بعيدة لا يحددها التاريخ إلاظناً ، وأصولها تضرب فى بقعة واحدة ، وفروعها تذهب فى هواء واحد ، وعروقها تستى بماء واحد ؛ فما السبب فى اختلاف كل منها عن الآخر فى بنيته ، وأشكال أوراقه ، وطوله ، وقصره ، وضخامته ، ورقته ، وزهره وثمره ، وطعمه ، ورائحته ، وعمره ؟ فأى فاعل خارجى أثر فيها حتى خالف بينها مع وحدة المكانوالهوا، والماء ؟ ! أظن لا سبيل إلى الجواب سوى العجز عنه ! ! وهكذا لو عرضت عليه الحيوانات المختلفة البُنَى والصور ، والقوى والخواص ، وهى تعيش فى منطقة واحدة ، ولا تسلم حياتها فى سائر المناطق . أو عرضت عايه الحشرات المتباينة فى الحلقة ، المتباعدة في التركيب ، المتولدة فى بقعة واحدة ولا طاقة لها على قطع المسافات البعيدة لتخلو إلى تر بة جديدة تخالف تر بتها ؛ فماذا تسكون حجته في علة اختلافها ؟ كانها تسكون كسفاً لا كشفاً ! .

بل إذا قيل له : أى هاد هدى تلك الجرائيم فى نقصها وخداجها ؟ وأى مرشد أرشدها إلى استتمام هذه الجوارح والأعضاء الظاهرة والباطنة ، ووضعها على مقتضى الحكمة و إيداع كل منها قوة على حسبه ، ونوطها بكل قوة فى عضو إزا،وظيفة ، و إيفاء عمل حيوى ، مما عجزالحكماء عن درك سره ، ووقف علماء الفسيولوجيا دون الوصول إلى تحديد منافعه . وكيف صارت الضرورة العمياء معلما لتلك الجراثيم ، وهادياً خبيراً لطرق جيم الكمالات الصورية والمعنوية ؟ لاريب أنه يقبع قبوع القنفذ ، و ينتكس بين أمواج الحيرة ، يدفعه ريب و يتلقاه شك إلى أبد الآبدين . النه

قلنا : يجوز أن يكون فى كلام السيد جمال الدين هذا ما يمترض عليه بعض العلماء الطبيعيين من جهة أن السيد فيلسوف الهى يستند على قواعد من الحكمة والمنطق أصبح كثير من الطبيعيين اليوم يرفضونها ولا يجعلونها معياراً للحكم ؛ ولكن لا يمكن هؤلا، ولا غيرهم . أن يأتوا فى نقض كلام السيد فى هذا الموضوع بما يشنى الفليل ، أو بما يثلج به اليقين . فلا «داروين» ولا «مارك» ولا« بخبر » ولاخصومهم المليل ، أو بما يثلج به اليقين . فلا «داروين» ولا «مارك» ولاه بخبر » ولاخصومهم في معضلة كهذه و يسلم من الاعتراض من جهة من الجهات ، و إما يقول قولا فى معضلة كهذه و يسلم من الاعتراض من جهة من الجهات ، و إما هى نظريات يترجح بعضها فى نظر بعض العلماء ، ولا يكاد يجزم به حتى يقوم فى وجهه ما يمنعه من الجزم .

وما أحسن قول جمال الدين : لايزال يرفعه ريب و يتلقاه شك إلى أبد الآبدين.

ولهذا نجد علم التكوين بنوع خاص بين مد وجزر ، وأخذ و رد ، وعكس وطرد لاينتهي . وَكَيف يمكن أن ينتهى والآثار التي بني أحجاب مذهب النشو. والارتقا. عليها آرا.هم هي آثار ضئيلة جداً ، نسبتها إلى الموضوع نسبة النقطة إلى الغدير ! ! وقد اعترفوا هم بأن كل ماءثر وا عليه في باطن الأرض إن هو إلا هيكلان أو ثلاثة فى القارة الأو روبية ، ولم يعثر واحتى هذه الساعة على شيء في القارات الأخرى التي هي أوسع من أوروبة بكثير ! وما دامت الشواهد ضئيلة إلى هذه الدرجة ومنحصرة في بقعة واحدة ؛ فانه يستحيل القطع بشي. . هذا ولقد كان أول من كتب عن مذهب دار وين باللسان العربي الدكتو ر شبلي شميًّل اللبناني ، نشر في ذلك كتاباً في مصر ضمَّنه مذهب دار وين الانجليزي ، و بخبر الألماني ، وجـل له مقدمة جاهر فيها بالمذهب المادي مجاهرة لم تسبق لأحد غيره في الشرق ، و رد عليه إذ ذاك الأستاذ الشيخ ابراهيم الحورانى من علماء المسيحيين الذين يردُّون المذهب المادَّى . وَكَذلك رد عليه اليسوعيون في بيروت ، و بعض القسيسين المارونيين واشتدت المناقشات بينالفريقين، وكنا نطالعها أيام الطلب قبل هذا التاريخ بخمسين سنة . وكان نشر الأستاذ الشيخ محمد عبده رسالة أستاذه جمال الدين التي نقلنا عنها هذه الجمل لذلك المهد أيضاً . فمذهب دار وين ممر وف فى أور و بة منذ تمانين سنة ، وفى العالم المربى منذ خمسين سنة .

## نوح وولده وقضية الطوفان والسمائل البشرية تعليق على ماجا. بسطر ٣ صفحة ٦ جز. أول من ابن خلدون

إن ما ذكره ابن خلدون فى هذا الموضوع لايخرج عما اصطلح عليه المؤرخون القدماء مستندين فيه على التوراة ، ولكن المؤرخين اليوم قد عدلوا عن هـذه الروايات ، وعن القول بأن سام وحام ويافث هم آباء البشر الحقيقيين ، وأن سام أبو العرب ، ويافث أبو الروم ، وحام أبو الزنج ، إلى غـير ذلك . و إذا ذكر وا هذه الأمور فانما يذكر ونها وفقاً للتوراة وللتقاليد القديمة ، ومن باب العلم بالشى، ولكنهم لا يعتقدونها . فأما الطوفان فانهم يعتقدون بوقوع حادث عظيم من هذا القبيل ـ إن لم يكن عم الأرض كلها فلا شك في أنه غمر جانباً منها ـ وذلك لأنه وجدت ر وايات تشابه خبر الطوفان عند الأمم الأخرى .

وقد أجمع المسلمون والنصارى واليهود على وقوع الطوفان لورود ذكره فى كتبهم المرابة وزعم « أوسيليوس » العالم اللاهوتى الانجليرى من رجال القرن السادس عشر للمسيح أن الطوفان وقع سنة ٢٣٤٨ قبل المسيح ، وتابعه فى ذلك المطران الافرنسى « بوسويت » وذهب « كلنتون » الانجليرى إلى أن الطوفان إنما وقع سنة ٢٤٨٢ وهؤلا. ممن يعتقدون أن العالم وجد قبل المسيح بار بعة آلاف سنة . ومن الملوم أن المده الروايات مردودة اليوم عند جميع علما. أور بة ـ تقريباً ـ وهؤلا. يقولون بمئات ألوف من السنين مضت على وجود الانسان ، فضلا عن وجود المادة الأرضية نفسها ( ما أشهدتهم خلق السماوات والأرض ولا خلق أنفسهم ) وهو أصح الأقوال . وقد روى بيرو ز الكلدانى رواية تشابه رواية الطوفان ، وجاه تقالك « كيروتروس » المون بنينة صنعها لنفسه عند ما غرق جميع الموفان ، وهو أن الملك « كيروتروس » بأنه وقع فيها طوفان فى القرن الثامن عشر قبل المسيح ، وكذلك طوفان آخر فى القرن بأنه وقع فيها طوفان ألف الغرن الثامن عشر قبل المسيح ، وكذلك طوفان آخر فى القرن

السادس عشر ، وأما بيروز الكلدانى فقد كتبتار يخ بابل فى أقدم الأعصر ، وأخذ عنه يوسيغوس اليهودى .

فأما تقسيمات البشر الى سلالة حام وسام و يافث ، فقدقام مقامها اليوم تقسيمات أخرى ، فقالوا سلالة العصر الحجرى ، وسلالة العصر الحديدى ، وسلالة عصر سكب الرمل. وجعلوا تاريخ ظهور البشر على حسب التغييرات الجوية ، وتقلص الجليد التدريجى فأنهم استدلوا بالآثار الباقية فى الأرض على مرور الأنسان ببعض البقاع فى عصر من الأعصر ، مما يدل على أن تلك البقمة كانت قد أصبحت صالحة للسكنى ، على حين أن غير ها فى ذلك الوقت كان لايزال غير قابل لسكنى الانسان ، فالأرض هى التى يصحأن يقال إنها أم البشر ، و إنها واضعة التقسيم بين السلائل البشرية . وليس ذلك من سام وحام و يافث كما قال الأولون .

وذهبوا إلى أن الانسان قطع من الحيوانية الدنيا إلى أن صار إنسانا \_ شبيهاً لما هو اليوم \_ عشرات ألوف من السنين ، حتى قالوا : إن السلالة المسهاة نياندرتال « Néanderthal » عاشت محواً من مائتى ألف سنة ، وأنه لما بدأ العصر الجليدى الرابع يضمحل أمام أحوال جوية أميل إلى الاعتدال ظهر نوع جديد يظنون أنه بدأ ظهوره في جنو بي آسية ، أو شهالى أفريقية ، أو في الأماكن التي غرها البحر المتوسط فيا معلماء السلالة البشرية بالانسان السابي « Noander اعضاء هذا النوع الجديد الذي ساء في جمعته وأنه مضى مئات من القرون حتى تكملت أعضاء هذا النوع الجديد الذي ساء في مجمعته وأيديه وأسنانه وعنقه يشبه تماماً الانسان الحالى ، و يذهبون إلى أنه ربما في مجمعته وأيديه وأسنانه وعنقه يشبه تماماً الانسان الحالى ، و يذهبون إلى أنه ربما في مجمعته وأيديه وأسنانه وعنقه يشبه تماماً الانسان الحالى ، و يذهبون إلى أنه ربما محان قد وجد معلالات أخرى غير هذين النوعين ، ور بما يكون قد وجد أنواع متوسطة بينهاو بين النوع الانساني الحاضر . وقد وجدوافي كوف «كروما نيون الى آنه ربما هيا كان قد وجد معلالات أخرى غير هذين النوعين ، ور بما يكون قد وجد أنواع متوسطة على هذه السلالة اسم سلالة كرومانيون ، ووجدوا آلات من الحالى م هيا كان أحسام بشرية ترجع إلى نهاية العصر الحجري ، وهي تامة الحلقة ، فأطلقوا على هذه السلالة اسم سلالة كرومانيون ، ووجدوا آلات من الصوان ومن الصدف على هذه الأحساد ، كما أنهم وجدوا في معارة غر يمالد بقرب منتون بشريتين مع هذه الأجساد ، كما أنهم وجدوا في معارة غر يماله بقرب منتون ومن الصدف هيا كل أجساد بشرية مشابهة لأجساد الزنوج اليوم ، فترجح وجود سلالتين بشريتين نوح وولده وقعنية الطوفان والسلائل البشرية

في ذلك العصر الأقدم يختلف إحداهماءن الأخرى . فسلالة كرومانيون ر مما كانت متحدّرة من سلالة غريمالد ، و يجوز أن يكون فى ذلك الوقت قد بقيت بقايا من سلالة نياندرتال .

و يظهر أنه كلما كان الجو يميل إلى الاعتدال ، والجليد يتقلص ؛ كان الانسان يتكمل وتعلو طبقة عقله ، و يزداد التناسب في أعضائه . و بالاختصار لم يكن اختلاف السلائل عندالعلماء العصريين ، والتباينات التي أوجدت الشكلالقوقاسي ، والشكل المغولى، والشكل الزنجى، والشكل الامريكي القديم؛ إلا نتيجة العوامل الجوية باختلافها وتحولها من طور إلى آخر ، وما يستتبع تحولاتها من تغير النبات والحيوان · فالهواء والغذاء هما اللذان كانا الأصل فى هذه التباينات بين البشر حتى تكونت هذه السلائل المختلفة . وهذا قد أجمع عليه علما. الوقت الحاضر ، و إن كانوا لا يزالون غير متفقين في نسبة الشعوب إلى سلالة سلالة ، وذلك لفقد الوثائق التاريخية ، وقلة الآثار التي في الأيدى . فأكثر ما عندهم من التعليلات لا ثبات أن هذا هو من هذه السلالة ، وأن ذاك من تلك السلالة ؛ إنما هو افتراض ، وأحياناً تخرص ، والجزمغير ممكن . وأكثر العلماء يقولون إن تحقيق هذا الباب متعذر ، ولكن مأمول ازدياد المعلومات بالعثور على الآثار البشرية القدمى ، لاسما في آسية وأفريقية وأميركا . وقد قيل بنا. على الآثار البشرية القدمى التي وجدت في أميركا : بأن الانسان قبل أن يتكمل ويصل إلى درجة الانسانية الحاضرة لم يوجد فى القارة الاميركية ، فما قطع الانسان بوغاز بيرين بين آسية وأميركا ، وأخذ ينتجع أميركا حتى وصل إلى القسم الجنوبي منها إلا بعد أن كان قد صار إنساناً كاملا . فالعالم القديم وحده، أى أورو با وآسية وافريقية ؛ هو العالم الذيوجدت فيه السلائل المتوسطة بين الحيوانية والانسانية ومرجع هذه الفروق والتباينات بين أصناف السلائل هو اختلاف البيئة ، فكل بيئة أثَّرت في سكانها تأثيراً خاصاً ، وطبعته بطابعها . وقد يقع الاختلاط بينالسلائل المختلفة بسهولة ، حيث لاتوجد الموانع الطبيعية ، وهذه الموانع هيمن قبيل الاوقيانوس الاطلانطيكي ، ومنها في آسية الوسطى جبال عالية منعت اتصال الأمم بعضها ببعض

٤٧

وقالوا إنهم وجدوا فى جزيرة تسمانيا « Tasmanie » بقرب استراليا شعباً صغيراً بقى عائشاً من خمسة عشر إلى خمسة وعشرين ألف سنة فى الحالة التى كان فيها فى أواخر الدور الحجرى. ! ولما كشف الهولنديون سنة ١٦٤٣ هذه الجزيرة وجدوهم لعدم اختلاطهم بغيرهم على ماكانوا عليه منذ آلاف من السنين ، وقالوا : إن التاسمانى الأخير مات سنة ١٨٧٧ ، و به انقرضت هذه السلالة .

وقد لوحظ أن سكان شرقى آسية ، وسكان أميركا في القديم ، يغلب عليهم اللون الأصفر ، والشعر الأجعد ، كما أن سكان أفريقية جنوبي الصحراء الكبرى يغلب عليهم اللون الأسود ، والأنف المفرطح ، والشعر المغلفل ، والشفاه الضخمة .كما أن سكان شمالى أور با وغر بيها شقر الألوان ، زرق العيون ، مع الشعر السبط ، والجلد البَضَّ ، وعلى شواطى. البحر المتوسط نجد الشعوب بيض الألوان لكن مع سواد العيون والشعور ، وفي جنوبي الهند نجد الشعوب غالبة عليها سمرة اللون ، وجعودة الشعر . ولكن كلما ذهب الانسان شرقا مالت الألوان إلى الاصفرار . ولا يجب أن تمخلو هذه القواعد من استثناءات ، فنى أفريقية مثلا أقوام ملامحهم آسيوية ، وفي بلاد اليابان جنس يقال له الأينوس « Oinos » هم أشبه بالأور بيين منهم باليابانيين وقد وجدوا قوماً أشبه بالزنوج في جزر أندمان « Andamans » في خليج البنغالة من الهند ، كما أنه في بعض أقسام الهند يوجد أناس يغلب عليهم السُّواد الزنجي وليس من المحقق كون هؤلاء الهنود من أصل واحد مع سودان أفريقية ، فإن تأثير البيئة واستمرار هذا التأثير ألوفاً من السنين ها اللذان أوجــدا الفروق التي ميزت السلالة البيضاء عن الصفراء ، وعن الحمراء ، وعن السوداء ، بحيث أنه في أواخرالدو ر الحجرى فى أو روبة \_ أى منذ اثنى عشر ألف سنة \_ كانت السلائل البشرية قد تميزت بعضها عن بعض .

قال الفيلسوف المعاصر ولز الأنجليزى «H. G. Wells » إن العلما. كانوا لايزالون يقسمون البشر إلى ثلاث أو أربع سلائل منفصلة بعضها عن بعض منذ القدم وهى سلالة سام ، وحام ، و يافث اعتماداً على قصة نوح ، الواردة فى الكتبالمقدسة

ولم يبدأوا باخراج البشرية من هذا التقسيم ، و بالاعماد على نظرية أخرى معناها أن البشرية كالهاكتلة واحدة تباين بعضها عن بعض بالتأثيرات الجوية ، والعوامل الارضية والقوى المختلفة ، إلا منذ خمسين أو ستين سنة . ولكن العلماء لايزالون مختلفين في بعض الشموب هل هي عائدة إلى هذه السلالة ، أو تلك السلالة ؟ لأن الجزم بذلك غير ممكن . فالسلائل المشهورة هي أربع ، وكل منها مختلط بالآخر ؛ فأو ربا وشطوط البحر المتوسط وآسيا الغربية تسكنها منذآلاف من السنين أمم يقال لها السلالة القوقازيَّة ، وهي ثلاثة أقسام ؛ الجنس الأشقر الشمالي ، وقد زعموا أنه جنس متوسط بين سلالتين ، والجنس الألى الذي في وسط أورو بة ؛ والجنس الايبيري أوالساكن على شواطى. البحر المتوسط . ثم تأتى السلالة الصفرا. وهي في شرقي آسية ، وفي أميركا ، و يقال لها السلالة المغولية . وفي أفر يقية السلالة السودا. ، ومنها في استراليا وفي غينيا الجديدة ، ثم إن السلالة الايبيرية المشتقة من السلالة البيضا. كانت في الماضي تسكن أقطاراً أوسع مما تسكن الآن ، فلذلك لاتعلم في الحقيقة التخوم التي تفصلهاءن السلالة السوداء، ولا الفواصل التي تفصلها عن شعوب شرق آسية . وقد ذهب « فيلفريد سكاڤن » إلى أن « هوكسلى » Huxley – وهو عالم طبيمي أنجليزى ممن يقول بالنظرية الداروينية -كان يقول : إنه يوجـد ببن المصريين وبين الدارفيديين – شعب أورال النابي جاء إلى الهند واستقر في جنو بيها – وحدة في الأصل ، وأن هناك نطاقًا بشرياً مستطيلا من ذوى اللون الأسمركان يمتد في الفدم من الهند إلى أسبانية .

قال واز : و يجوز أن هذا النطاق يكون قد امتد حتى شطوط الاوقيانوس الباسيفيكى . وربما كانت الشموب الشمالية الشقراء ، والمغولية الصفراء ، فرعين من أصل واحد •

وهذه الشموب الشمالية انفصل بعضها عن بعض ، فتباعد ما بينهما باختلاف ( ٤ ــ تعليقات )

البيئة ، و يظهر أنه جاء وقت على التاريخ البشرى انتشرت فيه ثقافة أولية حجرية ذات خصائص مميزة لها ، وكان انتشارها على شواطى. البحر المتوسط بين الشموب المائلة إلى السمرة ، ثم امتدت إلى الهند و إلى شواطى. الصين ، ثم إلى المكسيك والبيرو ، ولذلك تجدها دائماً على الشواطى. البحرية غير متوغلة فى الداخل .

وذهب « اليوت سميث » إلى وجود عاداتوعقائد عامة لهذه الأقوام الساكنة على هذه الشواطى. لا تجدها عند الأمم الشمالية ، ولا عند الأمم الجنو بية . ومهد هذه الثقافة الحجرية كان قبـل المسيح بخمسة عشر ألف سـنة على ضفاف البحر المتوسط ، والقسم الشمالى من افريقية . والمدنيات الاولى أى مدنية مصر ، ووادى الفرات ، ودجلة ، قدتولدت من هذه الثقافة الحجرية . وكذلك مدنية المرب الرحل الساميّين . اه ملخصاً .



التوراة وهل وقع فيها تبديل أم لا؟

تعليق على ما جاء بسطر ٣ صفحة ٨ جزء أول من ابن خلدون

هـذا مقام جليل دقيق لا بد للباحث فيه من أن يبلغ نهاية التروى حتى لا تدحض قدمه ، ولا يقع فيا يؤاخذ عليه . والذى يظهر من رأى ابن خلدون أنه لا يعتقد بتبديل التوراة أخذاً بقوله تعالى : ( وعندهم التوراة فيها حكم الله ) قال : فلوكانوا بدّلوا من التوراة ألفاظها لم يكن عندهم التوراة التى فيها حكم الله . ونقل عن ابن عباس قوله : معاذ الله أن تعمد أمة من الأمم إلى كتابها المنز ل على نببها فتبدله . أو ما فى معناه . ثم قال : إن ما وقع فى القرآن الكريم من نسبة التحريف والتبديل فى التوراة إلى اليهود فا نما يراد به التأويل فيها . ثم استدرك بقوله : ( إلا أن يطرقها بنسخها ، فذلك يكن عندم الضبط وتحريف من نسبة التحريف والتبديل فى التوراة إلى اليهود فا نما يراد به التأويل فيها . ثم استدرك بقوله : ( إلا أن يطرقها بنسخها ، فذلك يمكن فى العادة ، لا سيا وملكهم قد ذهب ، وجماعتهم انتشرت فى الآفاق ، واستوى منهم الضابط وغير الضابط ) الخ .

قلت : وليس هذا مذهب جميع للمسلمين ، فإن قضية التبديل فى التو راة معر وفة من صدر الاسلام ، ومشار إليها فى القرآن نفسه بأن اليهود كانوا يحرّفون الكلم عن مواضعه ، وأنهم كانوا يتعمدون كتمان بعض ما أنزل عليهم ، وقد ضر بوا مثلا لذلك كون النبى صلى الله عليه وسلم سأل اليهود عما جاء فى التو راة بشأن رجم الزانية فأخفوا عنه آية التو راة المتعلقة بهذا الأمر . ومن المعلوم أن هذا وأمثاله مما شهد به القرآن على اليهود ، وجاء مثله فى الحديث ؛ لايخرج عن كونه تبديلاً ، ولذلك صارت قضية التبديل فى التو راة مثلا مضر وبا . كنت أسمع أستاذنا الشيخ محمد عبده رحمه الله يقول : « هذه تو راة مبدّلة » ولا أرى فى نسبة التبديل إلى التو راة مايخالف قوله تعالى : ( وعندهم التو راة فيها حكم الله ) لأن العبرة بالغالب ، أو لأنه

يريد أن يقول : إن التوراة فيها حكم الله إذا كانت على وجهها الصحيح . و بالجملة فالمسلمون منهم من حصر معنى التبديل في تحريف الكلم عن مواضعه ، ومنهم من انهم اليهو د بتبديل التوراة نفسها .

ومقدم هذه الطبقة هو أبو محمد بن حزم . فقد ذكر في كتابه « الملل والنحل » وجود مناقضات ظاهرة ، وأكاذيب واضحة في « الكتاب الذي تسميه اليهود التوراة ، وفي سائر كتبهم ، وفي الأناجيل الأربعة ، يتيقن بذلك تحريفها وتبديلها وأنها غير الذي أنزل الله عز وجل » ثم ذكر ابن حزم المواضع التي حكم فيهما بوجود الكذب والتناقض ، وقال : « إنهما من الكذب الذي لا يشك كل ذي مسكة تمييز في أنه كذب على الله تمالى ، وعلى الملائكة عليهم السلام ، وعلى الأنبياء عليهم السلام » . ثم قال قبل أن شرع في إيراد الأمثلة : « إنها لم نخرج من عثل هذا لا معنى له . وكذب على وجه ما وإن دق ، و بمد فالاعتراض الكتب المذكورة شيئاً يمكن أن يخرج على وجه ما وإن دق ، و بمد فالاعتراض يمثل هذا لا معنى له . وكذلك أيضا لم نخرج منها كلاماً لا يفهم معناه ، و إن كان بعثل هذا لا معنى له . وكذلك أيضا لم نخرج منها كلاماً لا يفهم معناه ، و إن كان بعثل هذا لا معنى له . وكذلك أيضا لم نخرج منها كلاماً لا يفهم معناه ، و إن كان ما لا حيلة فيه ، ولاوجه أصلا إلا الدعاوى الكاذبة التي لا دليل على أخرجنا

وقد جاء فى الانسيكلو بيدية الاسلامية بقلم المستشرق الالماني اليهودى هورو قتر – وكانت لنا معرفة به وهو الذى ترجم لنا شِعْرًا ارتجلناه عند زيارة بيت غوته شاعر الألمان الأكبر، ونشر ذلك فى الصحف ولهورو قتر ترجمة شعر الكميت أيضا – أن ابن حزم أورد ٥٧ موضعاً بيَّن فيها تناقضات التوراة والمستحيلات التى فيها . قلنا : إن أبا محمد بن حزم ذكر أن بأيدى السامريَّة توراة غير التوراة التى بأيدى سائر اليهود ، يزعمون أنها المنزلة ، ويقطعون بأن التى بأيدى اليهود محرفة مبدلة وسائر اليهود ، يزعمون أنها المنزلة ، ويقطعون بأن التى بأيدى اليهود محرفة مبدلة الينا توراة السامرية عالم بيًا قال : ولم يقع أن ان النا توراة السامرية على أن التى بأيدى الموا التى بأيدى التوارة وهل وقع فيها تبديل أم لا؟

ذكرنا فى آخر هذه الفصول اسماء ملوك بنى اسرائيل» انتهى . قلنا إن اختلاف توراة اليهود عن توراة السامرية مسموع ، وقد كنا فى نابلس منذ ثلاثين سنة ، وكان يتردد علينا اسحق كاهن السامرية ، ودعانا مرة الى الكنيس الذى لهم وهو شى. قديم جدا ، وأطلعنا على توراتهم وقال : إن تاريخ نسخها يرجع إلى ألف سنة . ومما أتذكره من كلامه \_ وكان عالماً بمذهبهم \_ أن بين توراتهم وتوراة اليهود بعض الاختلاف ، وربما يكون ذكر لى مواضع الاختلاف أو بعضها ، ولكنه لم يبق فى خاطرى ما ذكره لطول المهد به .

ونمود الى كلام ابن حزم ؛ فهو يأخذ مثلا عبارات من التوراة و يبين ما فيها من الاستحالة مثل « ونهر يخرج من عدن فيسقى الجنان ، ومن ثمَّ يفترق فيصير أربعة أرؤس، اسم أحدها النيل وهو محيط بجميع بلاد زويلة الذى به الذهب وذهب ذلك البلد جيّد، و بها اللؤلؤ و حجارة البلُّور . واسم الثاني جيحان وهو محيط بجميع بلاد الحبشة ، واسم الثالث الدجلة وهو السائر شرق الموصل ، واسم الرابع الفرات، فقال : فى هذا الكلام من الكذب وجره فاحشة قاطعة بأنها من توليد كَذَاب مستهزى. ، أول ذلك إخباره أن هذه الأر بعة تفتر ق من النهر الذي يخرج من جنات عدن . وأفاض ابن حزم في تكذيب ذلك بما لاحاجة الى نقله هنا . ثم قال : فارن قال قائل : فقد صحءن نبيكم صلى الله عليه وسلم أنه قال : « النيل والفرات وسيحان وجيحان من أنهار الجنة » قلنا نعم هذا حق لا شك فيه ، ومعناه هو على ظاهره بلا تكلف تأويل أصلا ، وهي أسماء لأنهار الجنة كالكوثر والسلسبيل فإن قيل قد صح عنه عليه السلام أنه قال : « ما بين بيتى ومنهريروضة من ر ياض الجنة » قلنا هذا حق ، وهو من أعلام نبوته ، لأنه أنذر بمكان قبر. فكان كما قال وذلك المكان لفضله وفضل الصلاة فيه يؤدى العمل فيه الى دخول الجنة ، فهي روضة من رياضها ، وباب من أبوابها .

ومعهود اللغة أن كل شى. فاضل طيب فإنه يضاف الى الجنة ، وليس كذلك الذي فى توراة اليهودِ ، لأن واضعها لم يدعها فيابس من كذب ، بل مين أنه على النيل

المحيط بأرض زويلة بلد الذهب الجيد ، ودجلة التى بشرق الموصل ، وجيحان المحيط ببلد الحبشة ، فلم يدع لطالب تأويل حيلة ولا مخرجاً . ثم قال نقلا عن التوراة : « وقال الله هذا آدم قد صار كواحد منا فى معرفة الخير والشر ، والآن كيلا يمد يده و يأخذ من شجرة الحياة و يأكل و يحيي إلى الدهر ، فطرده الله من جنات عدن » قال ابن حزم : حكاية عن الله تعالى أنه قال : هذا آدم قد صار كواحد منا مصيبة من مصائب الدهر ، وموجب ضرورة أنهم آلهة أكثر من واحد . وقد أدى هذا القول الخبيث المفترى كثيراً من خواص اليهود إلى الاعتقاد أن الذى خلق آدم لم يكن إلا خلقا خلقه الله تعالى قبل آدم ، وأكل من الشجرة الذى خلق آدم لم من مصائب الدهر ، وموجب ضرورة أنهم آلهة أكثر من واحد . وقد أدى هذا القول الخبيث المفترى كثيراً من خواص اليهود إلى الاعتقاد أن الذى خلق آدم لم من ما الحبيث المفترى كثيراً من خواص اليهود إلى الاعتقاد أن الذى خلق آدم لم من من الا خلقا خلقه الله تعالى قبل آدم ، وأكل من الشجرة التى أكل منها آدم من هذا الكفر الأحق ، وتحمده إذ هدانا للملة الزهراء التى تشهد سلامتها من كل من هذا الكفر الأحق ، وتحمده إذ هدانا للملة الزهراء التى تشهد ملامتها من كل

ثم قال فى إحدى الأماثيل التى أوردها من التوراة : فلما ابتدأ الناس يكثر ون على ظهر الأرض ، وولد لهم البنات ، فلما رأى أولاد الله بنات آدم أبهن حسان اتخذوا منهن نساء ! ! وقال بعد ذلك : كان يدخل بنو الله إلى بنات آدم ويولد لهم حراماً ، وهم الجبابرة الذين على الدهر لهم أسماء ، وهذا حمق ناهيك به ، وكذب عظيم ، إذ جمل لله أولاداً ينكحون بنات آدم وهذه مصاهرة تعالى الله عنها . حتى أن بعض أسلافهم قال : إنما عنى بذلك الملانكة ، وهـذه كذبة إلا أنها دون الكذب فى ظاهر اللفظ ، ثم مضى ابن حزم بلهجته الشديدة المهودة المشهورة فى تكذيب التوراة ، أو بالأحرى ماينسب إلى التو راة مما ليس بالحقيقة منها ، فأملى نحواً من تسعين صفحة فى هذا الموضوع .

ومن جملة ما ذكر قضية لوط ، وأنه أفام فى المغارة هو وابنتاه ، فقالت الكبر ى للصغرى : أبونا شيخ وليس فى الأرض أحد يأتينا كسبيل النساء ، تعالى نسق أبانا الخر ونضاجعه ونستبق منه نسلا ، فسقتا أباهما خمراً فى تلك الليلة ، فأتت الكبرى فضاجمت أباها ولم يعلم بنومها ولا بقيامها ، فلما كان من الغد قالت الكبرى التوراة وهل وقع فيها تبديل أم لا ؟

للصغرى : قد ضاجعت أبي أمس تمالى نسقيه الخر هذه الليلة وضاجعيه أنت ونستبقى من أبينا نسلا ، فسقتاه تلك الليلة خراً وأتت الصغرى فضاجعته ولم يعلم بنومها ولا بقيامها . وحملت ابنتا لوط من أبيهما ، فولدت الكبرى ابناً وسمته مواب وهو أبو الموابتيين إلى اليوم ، و ولدت الصغيرة ابناً سمته ابن عمون وهو أبو العمونتيين إلى اليوم » الخ . قال ابن حزم : فى هذه الفصول فضائح وسوآت تقشعر من سماعها جلود المؤمنين العارفين حقوق الأنبيا، عليهم السلام ، فأولها ما ذكر عن بنتى لوط عليه السلام من قولها ليس أحد فى الأرض يأتينا كسبيل النساء ، تعالى نسق أبانا خرا ونضاجعه ونستبق منه نسلا ، فهذا كلام أحق فى غاية الكذب والبرد ! ! هذا لعجب » اه .

وسحب ابن حزم سائر اعتراضاته هذا السحب مما لا حاجة لاعادته ، فمن شاء فليراجعه فى كتاب « الملل والنِّحل » و إنما أوردنا ما أوردناه هنا على سبيل التمثيل ولا شك فى أن مثل هذه الأقاو يل لا تجوز على كتاب منزل ، وأن نسبتها إلى كتاب منزل مضرة جداً بالدين ، ومفسدة للا خلاق ، وأن المسلمين لايعتقدون بأن مثل هذا يكون من التوراة الحقيقية .

ومن العجب أن التوراة مع اشتمالها على هذه الفصول المستهجنة ، وهذه العبارات الغريبة المدهشة ، قد صدقها المجمع الكاثوليكي التارنتي الذي قرر أن التوراة الصحيحة في نظر الكنيسة الكاثوليكية هي خمسة أسفار موسى التي يقال لها الناموس وكتاب الأنبيا، المشتمل على كتب يشوع ؛ والقضاة ، والملوك ، ونبوات أشعيا و إرميا ، وحزقيال، دانيال ، والاثنى عشر نبيّاصغيراً ، وكذلك كتب «باراليپونسيس» و «إسدراس » و « نيحميا » و « طو بيا » و « يوديث » و «أستير » و «أيوب » والمزامير ، والأمثال ، والكن التوراة إلا كتاب أنوخ ، وثلاثة أو أربعة كاتب سراليونسيس ، ولم يخرج الكاثوليكيون من التوراة إلا كتاب أنوخ ، وثلاثة أو أربعة كتب من إسدراس ، وثلاثة أو أربعة كتب من المكابيّين ، وكتاب منتهي .

122.17

أما اليهود والبروتستانت فانهم يخرجون من التوراة كتاب طوبيا ، ويوديث والحكمة ، والكهنوت ، وكتاب باروخ ، و بعض أقسام من كتاب أستير ، وقصة سوسان ، وقصة الشبان العبرانيين الثلاثة ، والكتابين الأواين من المكابيين ، وقصة أوثان بعل ، وداغون . هذا ما كان من العهد القديم ، فأما العهد الجديد فهو الذى يشتمل على الأناجيل الأربعة ؛ متّى ، ومرقص ، ولوقا ، ويوحنا ، وأعمال الرسل ، و١٤ رسالة من بولس ، وسبع رسائل من بطرس ، و يعقوب ، و يهوذا ، ورؤيا ، يوحنا . وقد أخرج المجمع التارنتى من العهد الجديد رسائل برنابا ، ورسائل بولص إلى اللاوديقيين وقد أخرج المجمع التارنتى من العهد الجديد رسائل برنابا ، ورسائل بولص إلى اللاوديقيين

وقد جاء فى كثير من الكتب \_ حتى التى ألفها مؤلفون مسيحيون تخطئة للمهد الجديد أيضا ، فضلا عن المهد القديم . وتجد فى معجم لاروس تخطئة إنجيل متى فى نَسَب المسيح ، فبعد أن ساق ماقاله متتى من أنه من سبى بابل إلى المسيح أر بعة عشر بطنا ، قال : إن فى هذه النسبة مشكلات لاتقبل الحل ، لا نه لايوجد من سبى بابل إلى المسيح أر بعة عشر ، و إنما هي ثلاثة عشر بحسب كلام متتى نفسه . فأما الذين أنحوا على الا ناجيل الأر بعة بالتخطئة ممن لم يبق عليهم من السيحية إلا الاسم فانهم كثيرون جداً . وقد ازدادت الكتب المتعلقة بهذا المحث بعد الحرب العامة كثيراً ، فقد عرضوا الأناجيل على المحك وتحصوها تمحيصاً لا بأس بأن نشير إلى بمضه ، ونو رد عليه بعض الأمثلة ، لأن الاستقصاء فى هذا الباب يستغرق مجلدات كثيرة ، ونحن إنما نتوحى مجرد الاشارة إلى الموضوع ، حتى إذا كان للقارى، رغبة يمكنه أن يراجعه فى مظانه ، ولو كانت هذه الحوائي للاستقصاء لم تحن بالما تمان كن يتنهم .

جاء فى الكتاب المتعلق بالسيد المسيح من تأليف الدكتور « بينيه سانغليه » « Binet - Sanglé » أحد أساتيذ علم الروح فى فرنسة ، وذلك فى الجزء الأول من الطبعة الثالثة من الكتاب المذكور فى صفحة ٢٠ إلى صفحة ٢٠ ما يأتى ملخصاً « إن أكثر رجال العمل لا يفكرون فى الكتابة والتأليف ، وترى المتهوسين من أصحاب الدعاية الدينية لا يهتمون بتقييد أعمالهم وتخليدها إلا بمد أن يدخلوا من الممر فى الطور الذى يقتضى الراحة ، فأما تلاميذ المسيح فقد تأخروا عن كتابة تاريخ التوراة وهل وقع فيها تبديل أم لا ؟

معلمهم بهذا السبب، و بسبب آخر هو اعتقادهم أنه لم يـق وقت للكتابة لأن القيامة قريبة ، فبقيت أعمال المسيح مدة عشر ين إلى ثلاثين سنة محفوظة فى الصدور لا فى السطور .

وقد ذكر « بإيباس Papias » الذي عاش في النصف الأول من القرن الثاني وكان مطراناً على هيرابوليس ، وهي البلدة التي أقام بها فيلبّس الرسول أن المكتبة الأولىللا نجيل كانت ذاكرة شممون الصفا ، ويعقوب بن زبدى ، ويوحنا بن زبده ولاوى بن الفايوس أى متّى ، وتوما ، واندريا ، وارستيون ، ويوحنان ، وفيلبس نفسه . فان هؤلاء الذين كانوا يحفظون تاريخ المسبح ، وكانوا يروون حركانه وسكناته للناس شفهياً ، إلى أن ألحَتَّ جماعات المؤمنين عايهم بكتابتها في الورق فكانت من أجل ذلك الأناجيل الأولى التي يشهد بوجودها الأنجيلي لوقا ، ويشهد بإبياس نفسه ، فان لوقا يقول ما يأتي : « إن كرثيرين أرادوا أن يسطروا روايات الوقائع التي تمت طبقاً لشهادة من شاهدوا عياناً » .

وانظر إلى ما يقول بابباس فى مقدمة كتابه المسمى « شرح أحكام الرب » خطاباً لأحد أصحابه : « لا أتردد من أجلك أن أحرر ما سمعته من الزكينيم ـ الزكينيم بالعبرية تقوم مقام الشيوخ فى العربية . وهى مشتقة من فعل زكن بمعنى عَلَم وفطن وأنت تعلم أن العربية والعبرية من أصل واحد والميم فى العبرية كالنون فى العربية فقولك الزكينيم هو كقولك الزكينين ـ وما وعته ذاكرتى لأجل إثبات حقيقة الشرح الذى شرحته ، ولم أكن ناقلا عن الرواة المورونين بفصاحة اللسان وذلاقة التعبير كما يفعل الكثيرون ؛ بل ناقلا عن الرواة المحروفين بفصاحة اللسان وذلاقة التعبير يدخلون مبادى، أجنبية فى كلامهم ؛ و إنما أحب أن أروى الوصايا التى فرضها الرب ما يفعل الكثين ـ فكنت أتحرى أن أعلم ما مال أندريا ، أو بطرس ، أو فيلبس ، أو توما ، أو يوحنان ، أو متى ، أو تلميذ آخر من تلاميذ السيد . ولم أكن ترجاناً

لبطرس ، وكان يكتب كل ما سمعه من بطرس عن أقوال المسيح وأفعاله ، لأن مرقص لم يسمع المسيح ولم يصحبه ، وكان يتبع بطرس حيث ذهب ، وكان بطرس يعلّم بحسب الظرف الذى يوجد فيه ، و بدون أن يهتم بر بط الروايات بمضها مع بمض ، فمرقص لم يكتب إلاّ ما سمع من بطرس ، ولم يكن له همّ إلاّ فى تقييد كل ما سمع بدون زيادة ولا نقصان »

ثم إن پاپياس يقول عن متى : « إن متى جم كمات يسوع باللغة العبرية وترجهاكل مجسب استطاعته »فالأناجيل الأولية إذن كانت إنجياين ؛ أحدهما إنجيل مرقص الأصلى ، والثانى مجموعة متى . وكان إنجيل مرقص خاليا من الترتيب ، وكان مرقص هذا و يقال له أيضا يوحانان من سلالة اللاوية ، وكان يحمل لقبا يونانيا بحسب العادة فى ذلك الوقت ، وكانت أمه تدعى مريم وفى بيتها كان يجتمع حواريوا المسيح وكان قد قطع إحدى أصابعه حتى لا يمود صالحاً للكهنوت اليهودى . فكان « هيپوليتوس » القديس يقول له : « مرقص ذو الاصبع المقطوعة » وقد روى يتاقون البشارة منه يترجون مرقص أن يقبل كان يجتمع حواريوا المسيح مواز يبيوس » أنه لما كان بطرس الملقب بالصفا يعظ فى رومة ؛ كان الناس الذين بطرس بالأمر فما نهاه ولا شجمه فى البداية ، ولكن بعد أن كتب مرقص إنجيله سار يتلى فى الكنائس ، ثم ذهب مرقص إلى إسكندرية وأسس هناك الكنيسة المسيحية ـ ولا يزال القبط يسمون كنيستهم بالكن بعد أن كتب مرقص إنجيله ماريترى فى الكنائس ، ثم ذهب مرقص إلى إسكندرية وأسس هناك الكنيسة سنة 20 و يول له يتي مرقص إلى إسكندرية وأسس هناك الكنيسة

أما مجموعة متى فقد كتبها هذا بين سنة ٥٠ و ٦٠ وكان متى من الحواريين وكان متصوفا متقشفاً لا يأكل اللحم ، ولا يشرب الحز ، و بقى فى فلسطين اثنتى عشرة سنة بعد المسيح ، ونشر إنجيله بلغة العبريين ، بينما كان بطرس و بولص يؤسسان كنيسة رومة . فهذان الانجيلان هما أقدم الأناجيل .

وجاءت بعد ذلك الأناجيل الثانوية وكثر عددها ، ولما تغلبت الكنيسة فى الدولة الرومانيّة أحرقت جانبا عظيما من هذه الأناجيل الثانوية ، بحيث لم يبق منها التوراة وهل وقع فيها تبديل أم لا ؟

إلا أسماء فقط . فمنها إنجيل « أندر ياس » جاء ذكره فى منشور من البابا جيلاسيوس الأول سنة ٤٩٤ ومنها إنجيل « بارنابي » الذي ذكره « جيلاسيوس » ولم يكن يفترق عن إنجيل متَّى . ومنها إنجيل « باسيليديس » ذكره « أور يحينيس » وقد كتب سنة ١٢٥ . ومنها إنجيل « قيرنيتوس » وكان بهوديا مال إلى شريعة عيسى وكتبه في نحو سنة ١٨٠ وكان يقول إن عيسى هو ابن يوسف من مريم . وقد ذكر هـذا الـكتاب القديس « هيپوليتوس» . ومنها إنجيل « هيز يشيوس » الذي ذكره « إيرونيموس » ( سنة ٣٤٠ إلى سنة ٤٢٠ ) ومنها إنجيل يعقوب الصغير ذكره «جيلاسيوس» ومنها إنجيل يهوذا ذكره «اير ينابوس» ( ١٧٧ – ٢٠٢ ) وكان هذا الانجيل مستعملا عند القايينيين وهي نحلة كانت تتمسك بكل شي. تحرمه الكنيسة وكانت تعظم قایین . ومنها إنجیل « تادای » ذكره جیلاسیوس . ومنها إنجیل « مقر يون » ابن مطران سينوب ألفه سنة ١٣٠ وذكره ايرنايوس وهو مأخوذ من إنجبل لوقا، ولكنه لا يذكر الفصل المتعلق بميلاد يسوع ، ولا قصة الكرمة ولا الابن الشاطر . ومنها إنجيل متَّى الذي ذكره « أور يجينيس » ومنها إنجيل « ساتور ينوس » ذكره هييوليتوس وتاريخه سنة ٢٢٠ . ومنها مجموعة الأناجيل الأر بعة بقلم « تاتيانوس » الأشورى تلميذ يوستينوس وكان من النَّحلة التي تحرم أكل اللحم وشرب الجزر والشهوات البدنية . وقد كتب هذا الكتاب سنة ١٧٢ باللغة الآرامية ولا يوجد في هذا الأنجيل النسبة الداودية .

وفى سنة ٤٥٣ وجد «تيودور يتوس» أسقف سيروس ــ مدينة بقربالفرات ــ مائتى نسخة من هذا الانجيل بين رعيته فمنعها . وفى سنة ٤٥٥ اطلع ڤكتور أسقف «كابرى » على ترجمةلاتينية لهذا الكتاب . ثم أناجيل الناسينيين « Naasseniens » والبيراتيبين « Perates » والسيتيين « Sethiens » ذكرها كلها هيپوليتوس وفى الانجيل الأول منها خطب ليعقوب بن يوسف أخى يسوع . ومنها إنجيل السمعانيين « Simoniens » جا، ذكره فى المقدمة العربية لمجمع نيقية المنعقد سنة ٣٢٥ . ومنها الانجيل الأبدى ، جرى تأليفه فى القرن الثانى عشر بقلم راهب اسمه « جيوفاشينو »

« Giovacchino » وحرمه الباباوات سينيبالدو الذي عاش من سنة ١٣٤٣ إلى سنة ١٣٥٤ ؛ و بطرسالذي عاش سنة ١٢٧٦ . ثم تاريخ فرار مريم العذرا، و يوسف إلى مصر ، وهو منسوب إلي « ثيوفيلوس » الاسكندري وقد ذكره السمعاني في المكتبة الشرقية ( ١٦٨٧ – ١٧٦٨ ) ومنها أسئلة مريم التي ذكرها د أبيفانوس » ( ٣٢٠ – ٣٠٤ ) وفيها قضية تطهير الأنفس . ومنها إنجيل الكمال ذكره أبيفانوس

و يوجد أناجيل أخرى محفوظة منها بعض قطع ، وذلك مثل إنجيل حوّا، وكان ممروفا عند الأوفيتيين « Ophites » الذين كانوا يمبدون النعبان ، وهو مشابه لانجيل الكمال . ومنها إنجيل « بارتلماى » الذى حرمه جلاسيوس ، وجد فيه بمض المؤلفين قطعاً مهمة باليونانى والقبطى مترجمة عن العبرى . ومنها إنجيل فيلبس من القرن الثانى وكان هذا يحرم الزواج ، ويذهب إلى أن النسل نتيجة مبدأ غير حسن ، ولم يبق منه إلا قطعة ذكرها أبيفانوس .

ومنها إنجيل شممون الصفا ويذهب يوستينوس إلى صحتة ، وليس بينه و بين إنجيل متى إلا فرق قليل وتاريخه من سنة ١٦٠ إلى ١٧٠ و بقى معمولا به إلى سنة ١٩٠ وفى سنة ١٨٨٧ وجدوا فى أخميم بمصر فى قبر راهب قطعةمنه . ومنها إنجيل نوما الحرر فى القرن الثانى بقلم بعض مسيحيين من سورية باللغة اليونانية . ومنها إنجيل الحقيقة محرر سنة ١٥٠ ذكر منه هيپوليتوس بعض قطع . ومنها تعاليم الرسل المثنى عشر ، عثر وا عليه بشكل مخطوط يونانى و يقال إنهكان فى القرن الثانى . ومنها إنجيل الاثى عشر ، عثر حوارياً وجده ريفيليو « Revillout يه باللغة القبطية ، ومنها منعوط فى مكتبة ستراسبورج وكاتبه يزعم أنه نملييل القديم الذى كان يدافع عن شيمة يسوع أمام مجلس اليهود . وهذا الانجيل تاريخه يرجع إلى القرن الثانى . ومنها شيمة يسوع أمام مجلس اليهود . وهذا الانجيل تاريخه يرجع إلى القرن الثانى . ومنها أحد فى النصف الثانى مناقرن الأول . ومنها النجيل بسيم عشرة مرة ، وكانوا يقرأونها كل يوم أحد فى النصف الثانى مناقرن الأول . ومنها الانجيل بسبب العبرانيين أو الناصر ين

«إيرونيموس»، و «ريشارد» سيمون إلى أن هذا الأنجيل أعلى درجة من إنجيل متّى . فالغلطةالتى غلطها متى فى جعله زكريا ابناً لبريكيا مصححة فى إنجيل العبرانيين الذى يجعله ابن يُووادا . وقد كان هذا الانجيل مستعملا في فلسطين وسورية و بقي منه اثنتا عشرة قطعة وأشار إليه « إغناطيوس » في رسائله إلى أهل إزمير و « طيطوس » و « فلاڤيوس » و «کليمان » و « أور يچينيس » و« أور ينيموس » . وليسڧهذا الانجيل ذكر لبكارة مريم . ثم إنجيل العبرانيين الإبيونيم وهم جماعات فى السامر"ية كانوا يحافظون على بمض عادات اليهود لكنهم كانوا يمتنعون عن أكل اللحم وكانوا يحبون الاغتسال كثيراً ، و يعيشون في الفقر . و إنجيلهم هذا مشتق من أنجيل الحواريين الاثنى عشر ، وليس فيه نسبة يسوع ، ولا حمل مريم له بصورة عجيبة ولا قصة ملوك المجوس ، ولا قصة فرار مريم بيسوع إلى مصر . وهم يقولون : إن يسوع هو ابن يوسف من مريم ، ولمتكن مريم بكراً ، ولا كان يسوع إلهاً . وقد حفظ أبيغانوس قطعة من هذا الأنجيل . ثم الأنجيل بحسب المصر يين كتب باللغة الآرامية سنة ١٥٠ يقرب من إنجيل لوقا ، و إنجيل متَّى ، وهو ينسب إلى يسوع ألفاظاً غريبة . وقد ذكره تيتوس ، وفلاڤيوس ، وكليان ، وغيرهم . ثم الانجيل المتهوّد وهو منسوب إلى « فوسطُس كليمانس » ولا يوثق به . ووجد « بيكل » « Bickel » في ڤينا قطمة من إنجيل لم يعرف صاحبه . و يوجد كتاب فيه كلمات منسو بة إلى يسو ع لا توجد في الأناجيل واسمه أغرافا « Agrapha » وكشف « ريفليو » قطعاً فيها أخبار عن مريم في صغرها كان يسوع يحدث بها الرسل، ونشر ذلك في الجريدة الآسيوية . و وجد طرس فی البهنسا من مصر یحتو ی واحداً وعشر ین سطراً علی الوجهین ، یظهر أن تاريخها راجع إلى سنة ٢٠٠ . ووجد خبر موت القديس يوسف الناصري النجار والد السيد المسيح بحسب زعمهم - عثر وا على تمانى ورقات من هذا الكتاب . ووجد خبر موت العذراء مريم في مخطوط قبطي نشره «ادوار دولو ريبه Dawrulier» ثم إنه يوجد أناجيل محفوظة بتمامها ووثائق أخرى ساميَّة متعلقة بالسيد المسيـح وعائلتهمنها الكتابالمسمى عقيدة أداى « Addai » وهو مؤلف سرياني من القرن الرابع

كتب تحت إملاء بارسلناك كاتب أبقار « Abgar » الأسود ملك الرها من سنة ١٣ إلى سنة ٥٠ وجد من هذا الكتاب مخطوط تاريخه القرن الخامس عثر عليه « كيرتون Cureton » سنة ١٨٧٦ وقد وجد فى هذا الكتاب مكتوب من «أبقار» إلى يسوع يرجوه أن يحضر إليه فى الرها حتى يشفيه من مرض هو مصاب به . ومكتوب من يسوع إلى أبقار يذكر له فيه أن كل من يؤمن به ينال الخلاص ، وأنه سيرسل إليه أحد تلاميذه ليشفيه من مرضه . وقد ذكر أوزيبيوس ( ٣٦٥ – ٣٤٠ ) هذين الكتابين فى تاريخ الكنيسة ولم يشك كثير من العلماء في محتهما ، منهم « تيلمونت الكتابين فى تاريخ الكنيسة ولم يشك كثير من العلماء في محتهما ، منهم « تيلمونت ه وذيكر المعادي و «كاف وعنه » و « جراب Grabe » و « براب Grabe » و « رنك Rinck » وفيلبُس .

ثم إنجيل برنابي وصاحبه يزعم أنه عاش في زمن يسوع ، وكان مخالطا له ولأمه وهو يذكر أنه لم يكن إلا نبياً من الأنبياء ، وأن الصلب إنما وقع على يهوذا الاسخر يوطى لشدة شبهه بعيسى ، وأن عيسى رجع إلى أمه وتلاميذه ولم يصلب وهذا الكتاب هو تأليف أحد المسامين .

قلنا : إن الحكم بدون دليل لا يصح ، فقول الدكتور بينيه سانغليه إن هـذا الكتاب تصنيف أحد المسلمين بدون ذكر المسلم الذى صنّقه بل بمجرد الظن ليس بوارد ، فالظن لا يغنى من الحق شيئاً ، وكان عليه أن يأتى بالأدلة على هذا الزعم فان كان الدليل عنده على هذا هو ننى الصلب ، والقول بأنه وقع على غير عيسى تشبيهاً له به ؛ فليس المسلمونوحدهم قالوا بهذا ، وهذه الرواية موجودة من زمن عيسى نفسه . حتى أن أميل لودقيج اليهودى الألمانى المشهور بتأليف التراجم ذكر فى آخر كتابه الذى ألفه لهذا المهد عن المسيح أنه لما سرق النصارى جثة عيسى من المغارة بعد الصلب جاء اليهود وشكوا الى بيلاطوس النبطى سرقة جسد عيسى وقالوا له : كيف يمكن بدون التواطؤ مع الحكومة أن يتمكن النصارى من إخراج الجسد من المغارة! . وشائع اليوم كثيرا أن عيسى لم يصلب ، وأن الصلب إنما وقع على غيره . وقد استوفينا قضية الصلب هذه فى حواشينا على « حاضر العالم الاسلامى » فى عرض الـكلام على كتاب « درمنجهم » الذى أراد التوفيق بين الاسلام والنصرانية . فمن شا. فليراجعها هناك . وقد نشر الأستاذ صاحب المنار ( رحمه الله ) مباحث فى هذا الموضوع ورسالة سديدة لأحد الدكانرة المصريين .

و بديهى أن من الأناجيل المحفوظة بتمامها إنجيل مرقص ، و إنجيل يوحنا و إنجيل متّى ، و إنجيل لوقا ، وهى الأر بعة التى يعول عليها النصارى .

ثم هناك كتاب يقال له طولدوس يشوع « Toldos Jeschon » وهو مؤلف عبراني من القرن الثاني عثر وا عليه في أواخر القرن الثالث عشر ، ونشر سنة ١٦٨٨ وفيه أكثر القصص المذكورة في الأناجيل ، وفيه ذكر موت يعقوب أخي المسيح . ثم تلمود أورشليم وبابل ، وفيه ذكر المسيح . ثم قصة المسيح وهو صغير بقلم توما الفيلسوف الاسرائيلى يذكر معجزات عيسى وهو محفوظ بكل من اللغات السريانية واليونانية ، واللاتينية . ثم مكتوب يسوع النازل من السماء ذكره « ليسنيانوس » أسقف قرطاجناً في القرن الرابع للمسيح . ثم تاريخ يوسف النجار كتب في مصر في القرن الثاني وهو بالقبطية . ثم قصة مولد مريم وهي ثلاثة أقسام ؛ اثنان منها كتبا في القرن الثاني ، والثالث في القرن السادس . وفي هذا الكتاب مذكور ولادة مريم ومنشؤها فى الهيكل ، وزواجها وحملها بيسوع ، وغضب يوسف النجار عند ماعلم أنها حامل . وهذا الـكتاب محرر باليونانية . ثم كتاب ولادة مريم وطفولية عيسى لمؤلف مجهول اسمه متَّى ويظهر أنه من القرن السادس ، وفيه قصص وردت فى كتاب ولادة مريم ، وفى كتاب توما الفيلسوف الاسرائيلي ، مع زيادات ، وهو محرر باللاتيني . ومثله كتاب عن ولادة مريم أيضاً كتب في القرن الخامس باللغة اللاتينية . ثم مكاتيب السيدة مريم إلى أهالى مسّينى ، وفلورانسا ، وجواب السيدة مريم إلى أغناطيوس ، وهـذه المـكاتيب ظهرت سنة ١٤٩٥ في خاتمة تاريخ توما دوکانتر بو رمی « Thomas de Cantorbery » ثم کتاب عن مریم أيضا جا. ذكره في منشو ر البابا جيلاسيوس وهو منسوب إلى يوحانان بن ز بده . وقد وصل إلى الناس هذا الكتاب بالعربية . وكتاب آخر يتعلق بمريم تأليف «ميلتون»

مطران السارد تاريخه القرن الثانى . ثم رسالة للقديس يوحانان اللاهوتى على قيامة مريم من بين الأموات مظنون أنه كتب في الفرن النابي عشر . ثم الأنجيل المسمى بانجيل الحداثة كتبه أحد النساطرة الذين ينكر ون وجود المطهر ، ولا يقولون بمزوبة القسيسين، وقد وصل إلى الناس باللغة العربية ، ولمله مترجم عن السرياني ثم الرسائل المنسوبة إلى يعقوب بن يوسف ، و إلى يهوذا بن يوسف إخوة المسيح . ثم أعمال الرسل تأليف لوقا ، ثم تاريخ الرسل تأليف أو باديا \_ أو عُبَّادية \_ كتب بالعبر أبى في صدر النصرانية . ثم تاريخ الكنيسة لأو زيبيوس ( ٣٦٠ – ٣٤٠) فجميع هذه الكتب ما عدا الأناجيلالأر بعة عدت أحاديث خرافة ، وحرمتها الكنيسة ، واضطر الذين بأيديهم منها شي. أن يخفوه . و برغم هذا فقد كانت من القرن الخامس إلى القرن السادس عشر منتشرة جداً ، وربما كانت هي السبب في انتشار العقيدة المتعاقة بمريم حتى انتهى الأمر بأن عبدوها . فأما الأناجيل الأر بعة فقد تقررت صحتها فى المجمع اللاوديتي فى أيام البابا سلفستر الأول ( ٢٧٠ ـ ٣٣٧ ) وفى مجمع قرطاجنة المنعقد سنة ٣٩٧ وقد ثتبت ذلك البابا جيلاسيوس الأولسنة ٤٩٤ وأقدم هذه الأناجيل الأر بعة إنجيل مرقص ، وهو رأى « ڤيلكه » « Wilke » و « ڤایس Weiss » و « أرنست رینان » و « جول سوری » و « ألبیر رینیل » و « إدمون ستاپفر » وليس فى هذا الانجيل صنعة ولا اهتمام بتأييد العقيدة ، بل هو يذكر الحوادث كما هي بدون زيادة ولا نقصان ، وليست فيه النسبة الداودية ولا أعجوبة الحمل، ولا ميلاد المسيح ولا صعوده ، و إنشاؤه ساذج ، ولذلك فقيمته التاريخية عظيمة، ويأتى بعده إنجيل متى وقد كتب بالعبرية، وترجم إلى اليونانية، وكاتبه يروى روايات غير مضبوطة، فيها كثير من التعسف، ويزيد وينقص ، و يحرف و يبدل ، و يضع فى يوم واحد حوادث وقعت فى يومين مختلفين ولا يتنبه إلى أنه قد روى القصة مرتين ، و يحاول أن يعلل كيف أن يسوع الذي كان أكبر من يوحنا المعمدان جاء يطلب من يوحنا أن يعمده . وفي المحل الذي يذكر مرقص مريضاً واحداً نال الشفاء على يد عيسي يذكر هو مريضين ، وفي المحل

الذى يقول مرقص فيه لفظه «كثير » يقول متى « الجيع » والفتاة النائمة يقول عنها إنها ميتة ، وقد ورد في نجيل مرقص : « لماذا تدعوننى صالحاً . مامن صالح غير الله » فتتى يبدل ذلك قائلا عن لسان المسيح « لماذا تسألوننى عما هو صالح لا يوجد إلا صالح واحد » و محل « طو بى للفقراء » يقول «طو بى للفقراء بالمقل » ومحل « الجياع » يقول « الجياع إلى المدل » ثم إن متى يحذف الجملة التى وردت فى إنجيل مرقص من أن أقارب يسوع ظنوا به جنة ، ومتى يحذف الجملة التى وردت فى إنجيل مرقص من أن وأن جيع النبوات المتعلقة بالمسيح قد تمت به ، وهكذا يؤول ما جاء فى المهد العتيق متعلقاً محوادث لا صلة بينها و بين المسيح ، وهو يحذف ما جاء فى المهد العتيق من زيارة النساء لقبر المسيح وكونهن لم يكن ً منتظرات قيامه من بين الأموات . ثم من زيارة النساء لقبر المسيح وكونهن لم يكن ً منتظرات قيامه من بين الأموات . ثم فان يذكر التوراة إحدى عشرة مراة ، وفى نقله عنها يخلط خلطاً كبيراً ، إما فى النص أو فى اسم القائل ، إلى غير ذلك من التحريف والتبديل وفيه كثير من الحرافات . اه فأنت ترى أن مؤلف هذا الكتاب الذي الذي النات الن ميم منه فى النص

يطرى فى الصدق إنجيل مرقص ، ويبالغ فى انتقاد إنجيل متّى . والحال أنه منذ ثلاث سمنوات ظهر كتاب عنوانه « لأجل فهم حياة يسوع » تأليف الأسمتاذ « بروسبير الفاريك Prospere Alfaric » المدرس بجامعة استرامبورغ ذهب فيه الأستاذ المذكور مذهب من يرى أن أكثر ما ورد فى إنجيل مرقص مطبق ممداً على نبوَّات سبقت فى المهد القديم ، سواء كانت الحوادث المروية صحيحة أو غير صحيحة ، وهذا من قبيل الدعاية لا التاريخ . وقد اجتهد هذا المؤلف أن يثبت كل ما هناك من التناقضات تارة ، ومن الأخبار المخالفة للطبيعة طوراً ، مثل أن الدنيا كلها أظلمت من الساعة السادسة إلى الساعة التاسعة أثناء احتضار السيد المسيح على الصليب ، وأنه انشق حجاب الهيكل ، وغير ذلك من القصص . وكذلك ظهر كرتاب جديد اسمه حياة يسوع للمسيو « مور يس غوغو يل Goguel » من علماء فرنسا توختى فيه الرد على الدكتور «كوشو Couchoud » الافرنسى وغيره من

علما، الألمان والانجليز والهولنديين الذين لم يجدوا في الأناجيل حقائق تاريخية تثبت على التمحيص ، بل كل ما وجدوا فيها تقريباً هو من باب الدعاية الدينية المحضة . ومنهم من رجح كون المسيح رمزاً ، وأنه لم يوجد أصلا . فالمسيو غوغو يل يبين ما في هذه الأقاو يل من المبالغات، وهو يقول إن وجود عيسى محقق ، وأن الأخبار الواردة في الأناجيل يمكن ر بط بعضها ببعض وأخذ نتيجة تاريخية صحيحة منها ، وهو يرى أن ادعاء كون المسيح رمزاً فيه من المشكلات التاريخية أكثر من القول بأنه وجد بالفعل.

نعم أن المسيو موريس غوغويل يعتقد أن كثيراً من روايات الأناجيل غير واقعية ، بل مطبقة على التقاليد النصرانية تطبيقاً لمجرد الدعاية ، أو بحسب الاعتقاد وأن هذا فى واد والتاريخ في واد . وكذلك رينان فى كتابه الشهير « حياة يسوع » يعترف بتطبيق بعض الروايات على النبوات السابقة تعمداً أو تعملاً .

ولنعد إلى بحث الدكتور « بينيه سانغليه » فهو يذكر أن انجيل لوقا كتب سنة ٢٤ وأن لوقا لم يكن من الذين عاصروا المسيح ، ولاكان يهوديا ، ولكن فى كلامه كثير من المجرى والآرامى فهو بدون شك من أصل سامى . وقد كان لوقا فيا يظهر من المتصوفة وكان مذهبه فى التاريخ أن يجمع و يرتب الحوادث بدون اعتناء فى أمر صحتها وعدمه . ولكنه لم يكن يسلم من التكرار والتناقض . و يظهر أنه كان طبيباً ، وله عدا الانجيل الذكور كتاب اسمه ٥ أعمال الرسل » . وهذه الأناجيل الثلاثة لم يأت القرن الثانى للمسيح حتى كانت هى المساند المعول عليها عند جميع النصارى . أما إنجيل يوحنا بن زبدى فقد كتب بين سنة ٨٠ و ٩٠ في آسيا الصغرى وهو يأخذ عن الأناجيل والسبقة ، وعن وثائق لم يطلع عليها مرقص ومتى . وقد كان يوحانان هـذا يهوديا وكانت كتابته بالمرانية ، وكان مطلما على المهد المتيق ، وكان يجتهد فى إثبات أن السابقة ، وعن وثائق لم يطلع عليها مرقص ومتى . وقد كان يوحانان هـذا يهوديا وكانت كتابته بالمرانية ، وكان مطلما على المهد المتيق ، وكان يجتهد فى إثبات أن المسيح هو ابن الله ، ويأتى بمجمل من المهد المتيق ليستخر ج منها إشارات إلى مجى المسيح هو ابن الله ، وكان مطلما على المهد المتيق ، وكان يجتهد فى إثبات أن وكانت كتابته بالمرانية ، وكان مطلما على المهد المتيق ، وكان يجتهد فى إثبات أن المسيح هو ابن الله ، و يأتى بحمل من المهد المتيق ليستخر ج منها إشارات إلى مجى وكانت كتابته بالمرانية ، وكان مطلما على المهد المتيق منا يوحانان هـذا يهوديا المنيح من الكنايات والاستمارات والتأو يلات ، وعند ما يذكر أن المسيح المي عربي م كل هذا أقليم بعد ثلاثة أيام » زم أن مراده بالميكل إنما قال : « اهدموا هذا الميكل وأنا أقيمه بعد ثلاثة أيام » زم أن مراده بالميكل إنما هو جسده ! و برغم كل هذا فالذين حكوا بصحة هذا الانجيل عدد لا يحصى من التوراة هل وقع فيها تبديل أم لاغ

العلماء ، وذهبوا إلى أنه ناقل أمين ، وأن يوحانان هذا كان أعلم بالأسماء والأعلام من أصحاب الأناجيل الأخرى ، ور بما أوضح أموراً من أحوان المسيح وعلاقانه مع أحبار اليهود وأعماله فى القدس قد فاتت أصحاب الأناجيل الثلاثة الأولى .

و برغم أن فى كلامه عن أيام المسيح فى القدس بعض سقطات فهو فى هذا الموضوع أعلى درجة من مرقص ومتى ولوقا . وذهب بمضهم إلى أن يسوع فى انجيل يوحانان هو يسوع الحقيقى التاريخى . وقال آخرون : إن أوثق الأناجيل هما إنجيل مرقص ، و إنجيل يوحنا المذكور . وطعن بعضهم فى يوحانان المذكور فقالوا : إنه كان جاهلا متكبراً متعصباً منتقما ، وكانت فيه ميول شاذة ، وكان تلميذا ليوحنا المعمدان وأن والده كان صياد سمك فترك والده واتبع المسيح ، وقال عن نفسه : إنه التلميذ الذى كان يسوع يحبه ، و بعد موت المسيح ، وقال عن نفسه : إنه التلميذ وأن والده كان صياد سمك فترك والده واتبع المسيح ، وقال عن نفسه : إنه التلميذ واضطهد ، وكانت وفاته فى أفسوس سنة ٩٨ . وقد كان لانجيله نجاح عظيم ، لأن الذى كانوا يعلمون خلطته بالمسيح من البدايةومن قبل متى . وقد سأله بعض المؤمنين عن رأيه فى أسحاب الأناجيل الثلاثة التي سبقته فقال : إن الذى أهملوه من جهة المحزات التى يجب أن تروى كان شيئاً قليلا . فرغب إليه المؤمنون بسدة النقص الذى وقع فى الأناجيل الألازة التي سبقته فقال : إن الذى أهملوه من جهة المحزات التى يجب أن تروى كان شيئاً قليلا . فرغب إليه المؤمنون بسدة النقص الذى وقع فى الأناجيل الألازة التي سبقته وقال ا من مرقص له موضع إنجيله .

وكانت هذه الأناجيل الأربعة مكتوبة على ورق البردى ، وما انتهى القرن الثانى حتى وجد منها ستون ألف نسخة ! ويقال إنه يوجد اليوم ١٠٧٧ مخطوطاً من الأناجيل الأربعة ، وإن أقدمها هو إنجيل تاريخه القرن الرابع عثر عليه «تشندورف» فى جبل سيناء فى ٤ فبراير ١٨٥٩ . انتهى .

ثم إن الدكتور بينيه سانغليه تكلم عن قيمة الأناجيل التاريخية فنقل أكثر الأقوال المختلفة فى هذا الموضوع ، ورجح الرأى القائل بأن أصحابها كانوا قوما سذّجاً رووا الأمور على علائها ، وأنهم لوكانوا من أهل الصنمة والدهاء لم تقع فى أناجيلهم الأغلاط والتناقضات التى وقعت . نعم أن سذاجتهم أوقعتهم فى أخطاء كثيرة كما هو الشأن فى كل ساذج يريد أن يروى قصة ، لكن مما لاجدال فيه أنهم لم يضعوا

أكاذيب من عندهم ، وغاية ماهناك أن هوسهم كان يحملهم على نقل أشياء غير مطابقة للواقع . اه ملخصاً .

فالقارى، يرى مما لخصناه هنا عن العهدين العتيق والجديد أن الاختلافواقع فى كل منهما . فالعهد العتيق قد أضاف إليه اليهود مالا يليق بالكتب المنز لة بوجه من الوجوه كما تقدم الـكلام عليه ، فلم يكن التبديل منحصراً فى تحريف الـكام ، ولا فى تأويله كما ذهب إلىذلك ابن خلدون رحمه الله ، هذا فضلا عما وقع من الاختلاف فى الأقسام التى يجب أن تعد من التوراة ، والأقسام التى يجب إخراجها منها .

وأما المهد الجديد فان التناقضات واقعة فيه من كل مكان ، فمنه أناجيل رفضتها الكنيسة بالمرة ، ومنه أناجيل لم ترفضها الكنيسة بالمرةولكنها لم تدخلها فى الكتب الكذّسية المعول عليها ، ومنه الأناجيل الأر بعة التى قررت المجامع العمل بها . وليس رفض الكنيسة لبعض الأناجيل و بعض التواريخ المتعلقة بالمهد الجديد دليلا كافيا على عدم صحتها ، لأن الكنيسة تنفى كل ماهو خارج عن عقيدتها ، ودليل ذلك أن ما ينفيه الكاثوليك مثلا قد يثبته البر وتستانت ، فالاختلافات بين الأناجيل المردودة والأناجيل المصدقة لا تكاد تحصى . وأهم من هذا أن الأناجيل المصدقة والمول عليها هي أيضا لم تسلم من الاختلافات ولا من الأخطاء كما الحديد الماء الأور بيون الذين محصوها .

وقد يعترف العلماء المسيحيون أيضا بوقوع الاختلاف فيها، لكنهم يردونه إلى التأويل، و يجعلونه من لا عراض التى لا تمس جوهر الحقيقة، وهذا فيه نظر. وعلى فرض جواز هذا القول فان وجوه الاعتراض الكثير الواقع على الأناجيل من جهة العلماء المدققين غير المؤمنين بالدين السيحى إنما هى من مخالفة رواياتها للسنن الطبيعية ومن جهة كونها إنشاء جماعة إن لم يجز وصفهم بالكذب لم يجز وصفهم بالعلم وهذا كله لا ينفى ما يجب من حرمة التوراة والانجيل وتقديسهما وفقا لما فى القرآن العظيم الذى يوجب لها هذه الحرمة من حيث وجودهما الأصلى، ولكنه لم يضمن محة نسخ التوراة ونسخ الانجيل التى تعاورتها أيدى الناس بالحذف والتبديل بحسب الأهواء، والله تعالى من وراء العلم.

تاريخ العرب الأوليق تعليق على ماجاء في السطر ١٨ من الصفحة ٢٣ من الجزء الأول من ابن خلدون

لايزال المؤرخون عموماً ، والمتخصصو نفى تاريخ الأمم السامية ، متفقين على كون تاريخ العرب القدما. غامضاً ، وأنه لايزال مفتقراً إلى وثائق كثيرة تجلو حقيقته ولقد عثر وا على كتابات غير قليله كشفت بعض نواح منه ، إلا أن كشيراً من هذه الكتابات لايزال مجهولا ، وما دام هذا القسم من الكتابات لايزال مغيبا ، فلا يزال تاريخ العرب الأولين ناقصا . والآن تجد معول المؤرخين فى هـذا التاريخ على بعض الكتابات التى تمكنوا من حلها فى بلاد العرب ، وعلى ماهو وارد فى تواريخ الأمم الأخرى من بابليين وأشوريين ومصريين وعبرانيين ويونانيين ورومانين وكذلك على ماهو وارد عن علما. الاسلام بشأن عرب الجاهلية .

وقد جاء فى الكتابات البابلية الخرفية التى عثر وا عليها مايدل على وجود ملك إسمه « مانيوم » كان ملكا على « ماغان » أو بلاد العرب الشرقية . و يظنون أن « ماغان » هذه هى معان ، كما أنه ورد فى محل آخر ذكر « ملوخ » الذى يظن أن منه اشتق اسم العمالقة . وكان السومر يون ذوى علاقات مع هؤلا . ثبت إذن وجود العمالقة فى التاريخ منذ ألفين وخميائة سنة قبل المسيح . فأما الكتابات التى عثر وا عليها فى جزيرة العرب فهى ترجع إلى ألف سنة فأ كثر قبل المسيح ، وأكثر من العمالية فى التاريخ منذ ألفين وخميائة سنة قبل المسيح . فأما الكتابات التى عثر وا عليها فى جزيرة العرب فهى ترجع إلى ألف سنة فأ كثر قبل المسيح ، وأكثر من الاسلامية؛ يوسف هاليثى « Goséphe Halevy » وأدوار غلازر «Edoird Glaser » نسبة إلى معين وسبأ ، وهما قبيلان يقال إنهما من حضرموت . وفى سنة الخسائة قبل نسبة إلى معين وسبأ ، وهما قبيلان يقال إنهما من حضرموت . وفى سنة الخسائة قبل المسيح كان ملوك مأرب فى الين يطلق عليهم لقب ملوك سبأ ، ثم ظهر بعدهم الحريون وتمكنوا فى مأرب أيضاً . وفى نحو السنة الثلاغائة قبل المسيح كان يقال للواحد من

هؤلاء ملك سبأ وذى رَيْدَان وحضرموت ، ثم أضافوا إلى ذلكاللقب جملة « وعر بهم فى الجبل وتهامة » و بقى ملك الحمير يين هؤلاء إلى مابعد استيلاء الأحباش على اليمن أى فى القرن الرابع بعد المسيح إلى القرن السادس .

وقد وجد العلما، كتابات منقوشة على الصخور من ذلك العهد . وكان غلاز ر الآنف الذكر هو الذى كشف الكتابة الطويلة المتعلقة بسيل العرم ، أى انفكاك مد مأرب ، وهو الحادث العظيم الذى وقع فى سنة خمسمائة وثلاثوأر بعين بعدالمسيح وهذه الكتابة كتبها أبرهة ونصها : ( بقوةالرحمان «رحمانان» ولطفهور حمته و بمسيحه والروح القدس نقشت هذه الكتابة على الحجر بأمر أبرهة الوالى من قبل الملك اليكسومى «رامفيس ذى بيامان» ملك سبأ وذى يدان وحضرموت و يمنات وعر بهم فى الوعر والسهل ) . ثم يوجد فى هذه الكتابة إشارة إلى رسل ملك الروم وملك فارس والمذر والحارث بن جَبَلة ، مما يدل على أن دسائس كل من الدولتين الرومية والفارسية كانت بدأت فى جزيرة العرب منذ ذلك العهد ، ولم يطل الأمر حتى خلع أبرهة عامل الحبشة آخر الملوك الحيريين الملقب بذى نواس ، وأزال مملكة حمير وأبرهة هذا هو الذى زحف إلى مكة ومعه الفيل و إليه أشار صاحب البردة بقوله : كانهم هرباً أبطال أبرهة أو عسكر بالحصى من راحتيه رمى

وفى ذلك الوقت تغلب المجم على اليمن لمهد كسرى الأول ، فاستناب عنهرجلا يقال له وهريز . ولما ظهر الاسلام كان فى اليمن عامل لكسرى أبر ويز الثانى يقال له « باذان » فأسلم ودخل بعد ذلك اليمن فى الحوزة المحمدية ، ولم يقدرالعاماء أن يكشفوا شيئاً عن الملكة السبئية يرجع الى أقدم من سنة سبعائة قبل المسيح .

فأما المعينيون فالمظنون أن الكتابات المتعلقة بهم ، تملأ تواريخها خمسة قرون ويظهر أن المعينيين كانوا معاصرين للسبئيين ، وغاية ما هناك أنهم رجحوا أن أقدم الكتابات السبثية يرجع تاريخها إلى أحدث الكتابات المعينية ، وقد جاء فى الكتابات المعينية ما يثبت وجود دولة السبئيين فى اليمن . وكان ملوك المعينيين مثل « خالى كاريبا صادوق » و « يحتيل ريام أبو تبع كرب » فى الزمن الذى كان فيه ملوك سبأ ، والمظنون أن هذاكان بين سبعانة وستمانة سنة قبل المسيح ، وقد جاء فى كتابة معينية مايفيد أن السبئيين وقبيلةأخرى اسمها «خولان»كانوا يشنون الغارات على الطريق المؤدى من نجران إلى معان فى بلاد الشراة جنو بى سورية ، وقد أشار كتاب أيوب من التوراة إلى هذه الغارات .

ووجدت كتابات أشورية سابقه لسنة السبعائة قبل المسيح فيها إشارة إلى وجود أمير من سبأ اسمه « أيطع آماده » يظن أنه كان فى بلاد العرب الوسطى وفى المظنون أيضاً أن ملكة سبأ كانت مالكة لشمالى بلاد العرب . هـذا ولم تنفرد سبأ وممين علك اليمن ، بل كان هناك دولتان قحطان وحضرموت ، فالجملة دول أر بع أعظمها سبأ .

وكان للممينيين مستعمرة فى مدين نظراً لتجارتهم بالطيب ، وقد ثبت ذلك من كتابات كشفها العالم (أوتنغ Eutung ) في « العلي » شمالي المدينة المنورة . وسقطت دولة المعينيين فى نحو الستمائة والخسين قبل المسيح، وقد ورث السبنيون مستعمرتهم في مدين . وفي ذلك الوقت تقدم نحو بلاد العرب دول أخرى مثل حکومة « نبو کدنصر » ، فقد کشف أوتنغ و «هو بر Huber» فی تیا. کتابات تدل على كون حكم الآراميين البابليين وصل إلى هناك ، وربما كان الملك العربي الذي أشار إليه هير ودوتوس بأنه عاش في نحو السنة الخسمائة والعشرين قبل المسيح هو ملك اللحيانيين الذي قال پلينوس الروماني المؤرخ « Pline » إن عاصمته كانت هَجَر . فاللحيانيون حؤلاء يجوز أن يكونوا ورثوا المعينيين والسبنيين ووجدوا قبل النبطيين أىكانت دولتهم بين الخسمائة والثلاَّعائة سنة قبل المسيح . ثم ظهرت آثار النبطيين فى القرن الثانى قبل المسيح ، و بقيت دولة هؤلا. النبطيين إلى سنة مائة وستة قبل المسيح ، إذ تغلب عليهم الرومان . وكانت مدينة النبطيين هي بترا. \_ أي وادي موسى اليوم \_ وكان يمتد المكمم إلى مدين و بلاد بنى سُليم الوارد ذكرها فى نشيد الانشاد من التوراة ، وقد عثر وا فى وعرة الصفاة من حوران على كتابات مشابهة لحروف المجاء العربية اليمنية . أما اليكتابة النبطية – موصولة الحروف – فهي مشتقة من

الفرع للآرامى من الكتابة الكنعانية ، أو يرجح أنها هى أصل الكتابة العر بية التى اصطلحوا عليها فى القرن الثالث بمد المسيح .

وأقدم كتابة عربية معروفة اليوم هى كتابة « نماره » فى شرقى حوران ، تاريخها سنة ثلاثمائة وثمان وعشرين بعد المسيح، وهـذه الـكتابة تتعلق بملك يقال له امرؤ القيس بن عمرو ملك العرب ، وملك أسد وطى ونزار ، ومن هذه الـكتابة يعلم أن ملك امرىء القيس هذا كان يمتد إلى نجران اليمن .

جاء فى الانسكلو بيديا الاسلامية أنه ربماكان امرؤالقيس هو أحد ملوك المناذرة اللخميين . قلنا : هذا محقق إذ جاء فيهم بحسب مافى تاريخ أبى الفداء ذكر امرؤالقيس ابن عمرو ، ثم عمرو بن امرى، القيس ، ثم امرى، القيس المحرق بن عمرو وهو والد النمان الأعور ، ثم جاء امرؤ القيس بن النمان . وقد تابع أبا الفداء فى ذلك جرجى زيدان السورى ، وعلى ظريف الأعظمى العراقى ، وقابلنا بين هذه السلسلة التى ذكرهاكل منهما و بين تاريخ صالح بن يحيى التنوخى فوجدنا أن فى سلسلة صالح ابن يحيى ذكر امرى، القيس بن النعان الأعور بن امرى، القيس المحرق بن عمرو بن امرى، القيس الأول بن عمرو بن عدى الاخمى ، وقابلناها مع سجل نسب العائلة الارسلانية اللخمية فوجدنا أن المنذر الذى أمه ماء السما، أى المنذر الأول هو ابن المرى، القيس الثالث بن النعان الأول بن عمرو بن امرى، القيس المحرق بن الموا بالا الارسلانية اللخمية فوجدنا أن المنذر الذى أمه ماء السما، أى المنذر الأول هو ابن امرى، القيس الثالث بن النعان الثاني بن امرى، القيس المحرق بن الأول الربي المائلة الخمية فوجدنا أن المنذر الذى أمه ماء السما، أى المنذر الأول الربي المائي الثالي بن النعان الثاني بن المرى، القيس المحرق بن القول الأول

فمن هنا يعلم أنه يوجد عدة ملوك من اللخميين باسم امرى. القيس ، ولكن المقصود بالذات هنا هو الملك الذى تولى منهم بين سنة مائتين وخمسين وثلاثمائة وثلاثين بعد المسيح .

فهذا هو امرى. القيس الأول الذى يقال له المحرق ، ويقالله البد. ، فانه ملك بين سنة مائتين وثمان وثمانين ، وثلاثمائة وثمانية وعشرين . وقدكان اللخميون عمالا للأكاسرة كما كان الغسانيو ن عمالا للقياصرة ، وكان مقصد ملوك الفرس باستعمال ملوك الحيرة أن يكونوا فاصلا بين الفرس والعرب ، ويصدوا عارات القبائل العربية علىالعراق . ومثلذلك كان مقصد ملوك الروم بواسطة الملوك أولاد جفنة الغسانيين ردع العرب عن شن الغارات فى جنو بى سو رية .

فهذا جل ما يعرف من تاريخ العرب قبل الاسلام ، وكلما توغل هذا التاريخ فى القدم يزداد غموضاً كما لا يخنى . غير أن هناك حقيقة اتفق عليها الباحثون من علما. الأفرنجة ، ولا سيا الذين نقبوا عن الكتابات الحجرية المبثوثة فى جزيرة العرب . وهذه الحقيقة أنه فى نحو الألف سنة قبل المسيح كانت للعرب ـ لا سيا فى اليمن ـ مدنية فى غاية الارتقاء والازدهار . و بعض العلماء يذهب ومنهم صاحبنا الأستاذ المستشرق « مو ريتز Morits » الألمانى إلى أن أصل إيجاد الكتابة بالحروف بعد الكتابة الهير وغلوفية كان فى اليمن ، وهو يعتقد أن اليمانيين هم الذين اخترعوا الكتابة ما يروغلوفية كان فى اليمن ، وهو يعتقد أن اليمانيين هم الذين اخترعوا

وقد أفضى مور يتز إلى أدلته على هذا الرأى وقال : إن الفينيقيين إنما بنوا كتابتهم على الكتابة المربية اليمنية ، ثم إن اليونانيين أخذوا الكتابة عن الفينقيين وعنهم أخذ الرومانيون ، فيكون المرب هم الذين أوجدوا الكتابة فى العالم ، وبهذا الاعتبار هم الذين أوجدوا المدنية .

وأما المستشرق «هومل Hommel » فنى الانسكاو بيدية الاسلامية يذكر أخذ اليونان عبادة أبو لون وأمه « ليتو ـ Leto » عن العرب . وقال ر و بيرتسون سميث «Robertson Smith» إن ليتو هذه هى اللات ، و إن اليونان بحسب رأى پر يتوريو س أخذوا بعض أحرفهم عن كتابة عرب اليمن ، والبعض الآخر عن كتابة الكنعانيين قال هومل : إن جنو بي بلاد العرب كانت فيه مدّ نيّية في أوائل الألف قبل المسيح بالغة الحد الأقصى من الازدهار بما تركته من معابد وحصون، ومحافد وقصور ، وكتابات

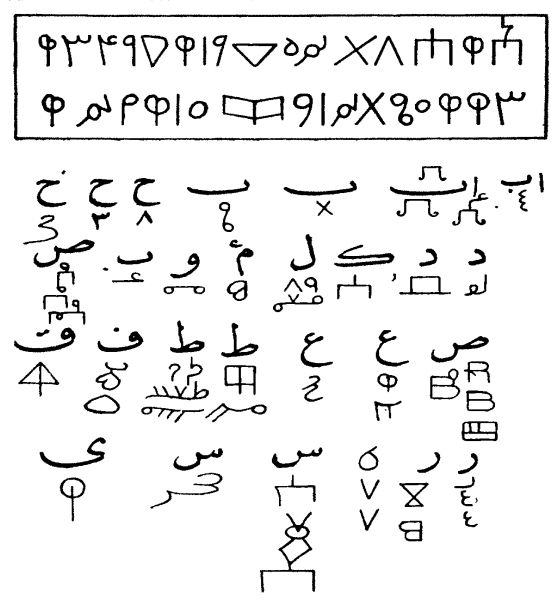
فأما الكتابة الحيرية وهى التى يقال لها الحظ المسند؛ فقد جا. فى الجز. الثامن من كتاب « الاكليل » للفيلسوف العربى الحسن بن أحمد الهمداني صاحب كتاب « صفةجزيرة العرب » تصوير هذه الكتابة كما سيأتى . وقد اشتهر كتاب «الاكليل» كثيراً ، ولكن أكثره مفقود حتى فى بلاد اليمن نفسها ، فقد بحثنا عنه فلم نجدهم

يذكرون إلا جزئين ، والحال أنه عشرة أجزاء ، الأول مختص بالمبتدأ وأصول الأنساب ، والثانى نسب ولد الهميسع بن حمير ، والثالث فى فضائل قحطان ، والرابع فى السيرة القديمة إلى عهد تبع أبى كرب ، والخامس فى السيرة الوسطى من أول أيام أسعد تبع إلى أيام ذى نواس ، والسادس فى السيرة الأخيرة إلى الاسلام ، والسابع فى التنبيه على الأخبار الباطلة والحكايات المستحيلة ، والثامن فى ذكر قصو رحمير ومدنها وما حفظ من شعر علقمة والمراثى والمساند ، والتاسع فى أمثال حمير وحكمها باللسان الحيرى وحروف المسند ، والعاشر فى معارف حاشد و بكيل .

وقد اطلعت على الجزئين الثامن والعاشر فى المكتبة الملوكية فى برلين وأخذت صورتهما بالفوتوغرافيا ، وعلمت أن أحد هذين الجزئين لا يزال محفوظاً فى استانبول كما أنى علمت أن الجزء الثامن الذى يدور على القصور والمحافد والمساند قد طبعه الدكتور مولر وشرحه سنة ١٨٧٩ ، وأما سائر الأجزاء فما علمنا بوجودها .

و إليك الآن ما جاء فى الجزء الثامن عن الخط المسند ، قال الهمدانى : باب حروف المسند ، وهو كتاب حمير ومثلاته فى حروف ١ . ب . ت . ث وغيرها . قال الهمدانى : أكثر ما يقع بين الناس الخلف فيا تقولوه فى لسان حمير من اختلاف صور الحروف ، لأنه ربما كان للحرف أربع صور وخمس ، ويكون الذى يقرأ لا يعرف إلا صورة واحدة ، فلما وقع الخلل فى هذا الموضع رأينا أن نثبت تحت كل حرف من حروف ؛ ألف ، باء ، تاء ، ثاء ، صورة جميعها . و إنما كان اختلاف صور الحروف على سبيل اختلاف الكتاب العربى ، وكانوا يطرحون الألف إذا كانت وسطاً مثل ألف همدان ، وألف ريام ، فيكتبون ريم وهمدن ، كذلك تبع كتاب المصاحف الحروف فى مثل الرحمن ، وألف إنسان ، ويثبتون ضعة آخر الحرف والو عليهمو .

( إلى أن يقو ل ) : و يقرأون كل سطر ين بخط ، و يفصلون بين كل كلمتين في السطر بخط ، ومثال ذلك في أو ل مسند هذه صورته ;



والذى عليه جمهو ر المؤرخين والمنقبين اليوم وفى مقدمتهم سبرنجر ، وشرادر ؛ هو أن جزيرة العرب هى مهد الأمم السامية ، وأن المهاجرة بدأت منها إلى الخارج . وقد خالف فى ذلك بعضهم وذهبوا إلى أنه يجوز أن يكون وقوع المهاجرة بالعكس أى بدلا من أن يكون العرب ارتحلوا من الجزيرة إلى بابل ؛ يجوز أن يكون بعض الأقوام الذين على شواطى والفرات قد ارتحلوا منها إلى الجزيرة العربية ، فأما كون البربر هم من العرب ، وأنهم جاءوا من جزيرة العرب ، وأن اللغة البربرية هى من اللغات السامية ؛ فهذا سيكون البحث فيه بمكان آخر . فبعض العلما، ومنهم « نولدكه » المستشرق الألماني المروف يقول بهذا الرأى

و بعضهم يردّه ، وقد ذهب « هومل IIommel » إلى أن السبئيّين كانوا في الجوف في شمالى بلاد العرب ( التابعة لابن سعود اليوم ) وأنهم تقدموا منها إلى الجنوب . وقد جاء ذكر سبأ في التوراة مراراً ولكن بأقوال يناقض بعضها بعضاً ، و إنما يمكن الاتفاق على أن السبئيّين كانوا تجاراً في تلك الأعصر يبيعون عود الطيب في مصر والشام و يتجرون بالحجارة الكريمة . والتوراة تشير إلى ثروة السبئيّين ، و يؤيد ذلك مؤرخو اليونان والرومان .

وقد ذكر «سترابون» المؤرخ الجغرافى اليونانى ، أن الرومانيين فى زمن أغسطس غزوا سبأ ، وذلك سنة ٢٤ ـ أملا بالاستيلا ، على أموال هذه الأمة \_ ففشات هذه الغزوة الرومانية فشلاً تاماً ، ولكنها عرفت الرومانيين ببلاد العرب . فقد جاءفى كتب مؤرخى الرومان واليونان مثل « ديودور » و «هير ودوت » وغيرهما ، كلام كثير عن حضرموت واليمن ، و وجد مطابقاً للكتابات التى عثر وا عليها فى جنو بى الجزيرة العربية . ومن ذلك كله يظهر أن أهالى اليمن كانوا أشدا . فى الحر وب ، أصحاب إقدام ونشاط فى الأعمال ، وكانت لهم ز راعة راقية جداً ، وتجارة ممتدة إلى سائر الأقطار وعلاقات اقتصادية مع مصر وفينيقية ، وكان لهم قيام على الملاحة و ركوب البحر

وكان السبئيّون سبّاقين فى هذه المزاياكلها ، وكانوا أصحاب يسار وترف . ولكن يظهر أنه لما غزا الرومان تلك البلاد بقيادة « جالّوس Gallus »كان قد بدأ ظهور دولة الحميريين ، وكان قد تقهقرالسبئيّون . فالقائد جالّوس يذكر أنهم ـ أى الحميريين ـ أصحاب الكلمة العليا فى اليمن .

وقد كان هذا فى القرنين الأول والثانى قبل المسيح . ولكن السبنيين بحسب ما جا. فى تاريخ « بلين الرومانى » كانوا لا يزالون ذو ى سيادة ومكانة ، وكانت بقيت لهم بعض المدن ، وهذا مؤيد بالكتابات المنقوشة على الصخور ، و بآثار العمران ، من أقنية وسدود وصهاريج ، و بأقوال الهمدانى صاحب كتاب « الا كليل وصفة جزيرة العرب » . وقد ذكر بلين الرومانى معادن جزيرة العرب ، واستخراج هذه الأمة للذهب الذى زاد في ثر وتها ، وسهل طرق مدنيتها . وأما محصول الطيب فقد كان خاصاً بالسبئيين والمعينيين .

و فى أوائل القرن الثانى قبل المسيح تقدم الأحباش إلى بلادسباً ، وصار «أيزاناس» يلقب بملك حمير وسباً ، ويستدل من الكتابات المنقورة فى الصخور أنه من نهاية القرن الثالث إلى الربع الأخير من القرن الرابع للمسيح لم يكن فى اليمن ملوك من أهل اليمن أنفسهم ؛ وأن الحكم كان قد صار للحبشة ، ولذلك منذ أواخر القرن الرابع لا تكاد تجد ذكراً لسباً فى كتابات اليونان والرومان .

وقد كان «سيرنجر» منذ نصف قرن لا غير يقول : إن مؤرخى اليونان و بلين الرومانى هم الذين نستقى منهم جميع المعلومات عن السبئيين ، وكذلك قبل هذا التاريخ كانت جميع المعلومات التى لدينا عن جنو بى بلاد العرب هى ما جاء فى العهد العتيق ، وما يتناقله العرب من القصص التى فيها من التخيّل أكثر مما فيها من الحقيقة . فلما عثر المنقبون على ما عثر وا عليه من الكتابات هناك انكشف لديهم ما يجدر بأن يسمى تاريخاً ، والفضل أكثره فى كشف هذه الكتابات الم

وقبل غلازر كان «كارستن نيبور Caresten Nie Buhr» ذهب إلى جزيرة العرب فى بعثة علمية أنفذتها الحكومة الدانمركية سنة ١٧٦٣ ، وكان فيها « راتكن الألماني » حدثنى بذلك حفيده الأستاذ راتكن فى هامبورغ .

فهذه البعثة التى هى أول بعثة علمية إلى جزيرة العرب تنبهت لقضية الكتابات المنقوشة على الصخور ، فجابت البلاد من لحية ، إلى مخا ، إلى تعز ، فصناء ، وكان غرضها معرفة الجغرافية وأحوال السكان ، وأصولهم وأنسابهم ، مع درس طبقات الأرض ونباتاتها ، لكنها علمت بوجود كتابات فى ظفار لم تصل هى اليها ، غير أن هولنديا كان قد أرسل إلى هذه البعثة نسخة عن كتابات عثر عليها . وعلى كل حال فأول من نبّه إلى هذه الكتابات ووجوب حلها خدمة للعلم هو « نيبور الدانمركى » ثم تلاه « ستزن Seetzen » من أولدنبو رغ فانه نسخ الكتابات المنقوشة على صخور

ظفار وأرسل نسخة عن بعض جمل سبئيَّة إلى أور با وذلك سنة ١٧١١ ، ولم يفهموا مآ لها في أول الأمر ، ثم توصلوا إلى حلها فاشتدت رغبتهم في معرفة غيرها .

وفى سنة ١٨٣٤ كشف الأنجليزى «ولستيد Wellsted » كتابة فى حصن غراب على ساحل حضرموت ، وكتابة فى محل يقال له « نقاب الحجر » وفي سنة ١٨٣٦ كشف « كروتندن Cruttenden » خمس قطع سبئيّة فى صنعا، ، ثم نشر الرحالة « فو يده Wrede » فى سنة ١٨٧٠ كتابات وجدها فى حضرموت ، ثم إنه جا، «أرنود « محمد مو أول أور بى توصل إلى سد مأرب فنسخ عما وجده فى مأرب وفى صنعا، ٥٦ كتابة أ كثرها كان جلا قصيرة ، ثم كثر الاطلاع على هذه الكتابات فى منعا، ٥٦ كتابة أ كثرها كان جلا قصيرة ، ثم كثر الاطلاع على هذه الكتابات فى وهو أول ألور بى توصل إلى سد مأرب فنسخ عما وجده فى مأرب وفى منعا، ٦٥ كتابة أ كثرها كان جلا قصيرة ، ثم كثر الاطلاع على هذه الكتابات فى وهو موافل الفضل فى حل هذه الكتابات ومعرفة معانيها إلى « جيسنيوس بلاد اليمن . وكان الفضل فى حل هذه الكتابات ومعرفة معانيها إلى « جيسنيوس بلاد اليمن . وكان الفضل فى حل هذه الكتابات ومعرفة معانيها بلى « جيسنيوس منعا، ٦٦ من الموا على كتاب ليمقوب بن صافر اليهودى كتبه بالعبرى فى سنة ١٨٦٦ ) واطلعوا على كتاب ليمقوب بن صافر اليهودى كتبه بالعبرى فى سنة ١٨٦٦ الماد ذهب من الحديدة إلى عان على طريق صنعا، ، وجا، فى كتاب بماومات ذات قيمة ، وبها استدل « هاليفى Halévy » على الاثما كن التى يجب ارتيادها لاجل الاطلاع على الكتابات الحجرية .

و يُظنّ أن هاليڤي كان أول أور بي تمكن من الايغال إلى وادى نجران ، و إلى الجوف اليماني مركز بلاد معين . و بذلك تمكن من الاطلاع على كتابات كثيرة من أقدم عهود البشرية ، ولم يطلع عليها بعده غيره من الأورو بيين . فنسخ هاليڤي ٦٨٦ كتابا منها خمسون من الكتابات الطويلة ، ومن هذه الخسين ثلاثون معينيّة .

وقد كان ما اطلع عليه هاليڤي هذا هو الأساس الذي آتخذه العلماء للتاريخ العربي المتعلق بجنوبي جزيرة العرب .

ثم ذهب إلى هناك الكابتن «ميلز Miles » ثم «هينرك ملتسان Heinrich Von » ثم «هينرك ملتسان Millingen» الذي Maltzan » الذي ارتادسوا حل حضر موت سنة ١٨٧٠ ثم «ميلنجن Millingen» الذي ذهب من الحديدة إلى صنعاء سنة ١٨٧٣ ثم «مانزوني Manzoni» الذي جاب البلاد بين عدن وصنعاء والحديدة سنة ١٨٨٠ ثم «شابيرا» الذي جول في تلك البلادسنة ١٨٧٩ ثم «هاريس Harris » الذي ساحق اليمن سنة ١٨٩٣ . ولم يأت هذا الأخير بكتابات جديدة ، ولكنه أتى بمعلومات عن تلك البلادمهمة . ثم جا. «لانجر Langer » المساوى فتوصل إلى ٢٢ كتابة لم تكن معروفة من قبل ، ومات ضحية بحثه وتنقيبه ، كما مات سترن من قبله ، وهو بر من بعده . و إن القارى، الذي يهمه هذا البحث جدير بأن يطالع كتاب « قبر Weber » الذي أسماه «العرب قبل الاسلام « Arabien vor بأن يطالع .

وأما «غلازر »الألمانى البوهيمى فقد برع على الجميع لأنه تمكن من نقل ألنى كتابة حجرية ، و بدأ سياحته سنة ١٨٨٢ فذهب من الحديّدة إلى صنعا ، ، وجاب البلاد ثلاث مرات فى الشمال ، والغرب ، والجنوب الشرقي ، والشرق . ثم ذهب إلى بلاد ظفار ، كما أنه ذهب إلى مأرب ونقل أر بمائة كتابة منها ، وحقق معلومات جغرافية أطلسية كثيرة ، ووقف على فوائد عظيمة من جهة اللغة ، واقتنى أكثر من ستمائة مخطوط عربى ، فنشرت أكاديمية بار يس جانباً من هذه الكتابات . والآن يوجد حجارة عليها كتابات معينيّة فى لوندرة ، وأخرى فى برلين . فأما الخطوطات فأكثرها فى براين ، ومنها جانب فى المتحف البر يطانى . وأهم هذه الكتابات هى كتابة « حدقان » وكتابة « صرواح » التى منها يؤخذ أهم الوثائق التار يخية على جنوبى بلاد العرب .

ولما سافر غلازر المرة الرابعة إلى اليمن حصل أيضا على ماثة كمتابة لم نعرفها من قبل ، وعلى ٢٥١ مخطوطا عر بياً ، وجمع معلومات كمثيرة .

وأنه يمود أ كثر الفضل فى تفسير الكتابات واستخراج معانيها إلى هاليشى المار ذكره ، و بريتوريوس ، ومُوردتمان ، ومولر ، وهومل ، وغلازر . ثم قام بعض العلماء بسياحات أخرى فى اليمن منهم « دڤلر Deflers » سنة ١٨٨٧ لكن غرض سياحته كان علم النبات ، ثم « هر ش »ساح إلى حضرموت سنة ١٨٩٣ وهو أول أور بى دخل «شبام» ، و «تريم» ولم يكن باحثا إلا عن الأمور الطبيعية ، ثم فى سنة ١٨٩٣ جاه رانت Beant » إلى حضرموت فدخل شبام وظفار ، ثم جاء «كارلو لاندبرج Carrlo

Landberg » في سنة ١٨٩٦ وكتب رحلة مهمة ، ثمأرسلت أكاديمية ڤيناسنة ١٨٩٨ بعثة أنفق عليها ملك السويد فلم تفز بكبير طائل ، فتحولت إلىجزيرة سقطرة وقامت هناك بمباحث طبيعية ولغوية . ثم إن « بو رى Bury » جاء من قبل هذه البعثة إلى « بيحان وخولان » وصوّر عدة كتابات ، وفي سنة ١٩٠٢ أرسلت أكاديمية ڤينا رجلا اسمه «هاين Hein » إلى حضرموت رجع بمعلومات كثيرة لم يكونوا عرفوها .

هذا ويقال إن جميع ما اطلع عليه غلازر الذى هو إمام هذا الفن لم ينشر بأجمه لأنه لم يتسع له الوقت ، ومات قبل أن يتمكن من نشر جميع معلوماته ، و بعد موته نشروا فى ثينا جانباً منها لا كلها . وقد ذهب غلازر إلى أن الكتابات المعينية ترجع إلى ما قبل المسيح بألنى سنة ، ولذلك تكون أقدم من الكتابة الفينيقية التى لم تظهر قبل المسيح إلا بألف سنة ، فلذلك اعترض العلما، على غلاز ر في هذا الزعم بحجة أن الكتابة المعينية مستقيمة وأشكالها هندسية ، ولا يظن أن مثل مثل هذا الشكل

جاء فى الأنسيكلو بيدية الاسلامية أنه لم يوجد بين كتاب العرب من جاء بتاريخ حقيقى عن التين ، و بمعلو مات مؤسسة على قواعد متينة مثل الهمداىى . فقد كان هذا الرجل يمانياً مولوداً فى صنعاء ، فحمله حب وطنه والاعجاب بقومه على تأليف كتاب « الاكليل» الذى ذكر فيه تاريخ التين ووصف العاديات التى هى فيها . والجزء الثامن من الاكليل كان نشره مع ترجة ألمانية الدكتور «مولر H. Muller» كما تقدم . وقد أخذ من الجزء العاشر معلو مات تكمل ماورد فى كتاب الهمداني الآخر المسمى « بصفة جزيرة العارب » وقد كان فى كتاب الهمداني بالأساطير نقلها الهمدانى على علاتها ، إلا أنه برغم ذلك هو الكتاب العربي الوحيد الذى يفهم منه القارى ما التين ، ومن أهل التين ؟ وفيه تفاصيل عن أنساب المين ، وطبائع أهلها ، وعن مواقع مدنها ، وعن قصورها وحصونها لا توجد فى كتب الافرنج برغم جيم تدقيقاتهم .

وكذلك في أكليل الهمداني عن سبأ وعن سيل العرم مالايتم تاريخ البمن إلابه

تاريخ العلم الأولين

وقد ذهب مولر إلى أن الكتابات الحجرية لاتكفى لجلاء تاريخ سبأ ومعين و بلاد اليمن . فأما قول الهمدانى إن بانى سد مأرب هو لقمان بن عاد فهو قول تابع فيه الموام والحقيقة التى ظهرت من الكتابات أن باني السدّهو إثيممر ، فأما وصف آثار السدّ بعد خرابه فان أرنود وهاايڤى لم يصفا تلك الآثار بُغير ماصورها به الهمدانى .

وقد قسم مؤرخو العرب أدوار اليمن قبل الاسلام إلى ثلاثة ؛ الأول من البد، إلى عهد تبع أبي كرب ، والثانى من عهد أبي كرب إلىذى نواس ، والثالث من عهد ذى نواس إلى الاسلام . ولكن علماء الأفرنج قسموا هذه الأدوار إلى ثلاثة بشكل آخر . فقالوا : الدور الأول هو السبثى المعينى . والدور الثانى هو الحيرى ، والدور الثالث هو الحبثى فالفارسى . ولعل الوقت يأتى بمعلومات أوضح مما تيستر حتى الآن فان تاريخ الأعصر الغابرة كان ظلمات بعضها فوق بعض ، فانكشف جزء منها بالحفر والتنقيب وحل الكتابات القديمة ، ولا يزال تحت التراب – ور بما فوق التراب –

ولما كنت فى الحجاز منذ ست سنوات ، وصعدت إلى جبال الطائف ، وجدت كتابات كثيرة على الصخور ، وقيل لى إنها مستفيضة فى كل مكان تقريباً من جزيرة العرب ، وقيل لى أيضاً إن بين المدينة ونجد كتابات لاتحصى . وكيف ضرب الانسان فى أرض جزيرة العرب يجد كتابات على الصخور ، فإن من عادتهم أن ينقشوا أخبار الحوادث التى تقع عندهم على الجنادل ، وقد شاهدنا من هذه الأخبار المحفورة على الصخر بالخط الكوفى شيئاً كثيراً ، وأوردت أمثلة عليه فى رحلتى الحجازية .

ومرة قرأت فى طريق وادى ليَّة على صخر خبر قحط أصاب الناس وأجـدبوا ثم بعث الله الغيث وسُقوا . على أن مؤرخى الأفرنج يعترفون بأن فى كتب مؤرخى الاسلام روايات عن مدنية سبأ القديمة والأدوار التى تلتها تنطبق أشد الانطباق على الكتابات المنقوشة فى الحجر ، وعلى المنابع اليونانية والرومانية ، وكلما تغيد أن مدنية ( ٦ – تعليقات )

سبأ كانت راقية جداً ، وأرقى من المدنيات العربية الأخرى ، فالمبانى القديمة الدائرة من آثار سبأ ، والنقوش والتماثيل ، و بقايا الأعمدة والهياكل ، والقصور والأسوار والابراج ، وسدود المياء ، مما شاهده سياح الأفرنج بأعينهم يطابق أشد المطابقة الأوصاف التى وصف بها اليونان والرومان تلك الآثار المدهشة ، ولا يجدون فيها مبالغة ،كما أنه عند ماينظر السائح إلى تلك الآثار الباهرة لايمود متعجباً مما جاء عنها فى كتب الاسلام مماكان يظنه من أساطير الأولين . وحسبك بما ذكره الهمدانى من قصر غمدان وغيره من قصور سبأ مثل قصر سالحين ، و بينون ، وما ذكره عن عظمة سد مأرب ، وما كتبه مؤرخو اليونان والرومان عن فخامة تلك القصور ، وهاتيك الأسداد والقلاع ، فهو مطابق للمحسوس المشهود بالعيان .

فقد كان المرب فى جنو بى الجزيرة فى حاجة إلى خزن مياه الأمطار لأجل زراعتهم ، فبلغوا من الاعتناء ببناء السدود والحياض أقصى درجة يتصوَّرها العقل وترقَّت الزراعة فى اليمن لذلك المهد القديم إلى حدَّ لايخطر ببال أحد .

وروىالهمدانى أنه كان يقال لليمن : البمن الخضراء . لكثرة أشجارهاوفواكمها ومحصولاتها ، ولم تكن الزراعة وحدها هى التى بانمت الأمد الأقصى من الرقى ؛ بل ضارعتها التجارة من جهة ، والصناعة من جهة أخرى . فأما خصب أراضى اليمن الذى روى عنه هذه الروايات مؤرخو اليونان والرومان متفقين فى ذلك مع مؤرخى المرب ؛ فقد اعترف به سياح الأفرنج الذين جوّلوا فى بلاد اليمن ، إلا أن هؤلاء أشاروا إلى تناقص الأشجار والغابات بالقياس إلى الماضى .

وقد ذكر الهمدانى اعتدال الاقليم فى جهات صنعاء بخاصة ، وهذا يطابق ماقاله غلازر وغيره من السياح الأورو بيين ، وهو أن أعالى اليمن معتدلة الهواء ، وأن هذا الاعتدال هو السبب فى كثرة محصولاتها .

ولقد شاهدت بنفسى فى سياحتى إلى ا<sup>لي</sup>من السنة الماضية اعتدال بقعة صنعاء منذ صعدنا « عقبة آ نس » حتى انتهينا إلى قرية يقال لها « القتّبة » ثم إلى قرية أخرى يقال لها « المعبر » ومن هناك سرنا عدة ساعات بالسيارة الكهر باثية فى بسيط من الأرض يعلو ألفين إلى ألفين وخمسانة متر عن سطح البحر ، إلى أن بلغنا صنعاء فمررنا ببقعة من أحسن بقاع الأرض ، وأكثرها قابلية زراعية ، وأجودها هوا؛وماء ولما وصلنا إلى صنعاء سألنا هل يوجد كثير من نمط هذه البقعة فى اليمن ؟ فأجابونا بأننا لم نشاهد إلا جزءاً يسيراً من البسائط المريمة المحيطة بصنعاء من الجهات الأربع . وقد كاشفت بما فى نفسى من هذا الأمر الأمير الخطير السيد عبد الله بن الوزير أمير الحديدة ـ وهو من العقل والفضل بالمقام الذى يندر مثله ـ فقال لى : إن اليمن فى الحقيقة هى عبارة عن جبالها .

ولم تكن الزراعة وحدها سبب ثروة اليمن المدهشة في ذلك العصر كما تقدم الكلام عليه ؛ فقد أفاض المؤرخون الأولون من اليونان والرومان مثل ديودور واسترابون ، وأغاترشيد ، فى ذكر تجارة سبأ ، واستخراجها للذهب والحجارة الكريمة الى كانت تبيعها من البطالسة بمصر ، وإلى الفينيقيين بالشام ، هذا مع تحارة العنبر وعود الطيب ، وأيّدت التوراة هذه الروايات كلها .

جاء فى الانسيكلو بيديا الاسلامية أنه لامبالغة فيما نقلوه من أن أبواب منازل سبأ وجدرائها وسقوفها وأعمدتها كان منها الكثير مموها بالذهب والفضة ، مرصعاً بالحجارة الكريمة ، وأن آنيتهم كانت مصوغة من أنفس المعادن . وهذا ما ذكره الهمدانى والمسعودى وغيرهما من مؤرخي العرب ، وما أيدته الكتابات الصخرية نفسها فيما ترويه عن التقادم العظيمة من الذهب والفضة ونفائس الأحجار . وقد وجد كثير من المسكوكات السبنية ومن الحلى تؤيد أيضاً روايات الرواة من كل قبيل .

وقد على بعض علماء الافرنج بالتنقيب عن هذه الحياة الاقتصادية الى كانت فى اليمن السعيدة من جميع نواحيها ، وكان السابق فى هذه الحلبة « رودو كَنَا كِيس Rhodocanakis » الذي ألف كتاباً استخرج فيه من الكتابات الحجر ّية مما أمكنه أن يستخرجه من المسائلالاقتصادية التى كان يول عليها أهل اليمن ، والمسائل الحقوقية المتعلقة بها .

وثبت من هذه التدقيقات أنه كان يوجد عند العرب الأولين قانون صارم يقتضى استثمار الأرض بدون إهمال شى، منها، وأنه كان يوجد إدارة خاصة لأجل تقسيم المياه وتوزيع الأعمال الزراعية . وهذه القوانين المتعلقة باستثمار الأرضين واستيفاء أسباب القيام عليها ؟ كانت متشابهة فى جيع بلاد العرب الجنوبية . وهذا البحث قد محل « جرومان Grohmann » على تأليف كتاب خاص بهذا الموضوع وصف فيه طبقات الأرض والمناخ ، وكيفية توزيع المياه ، واستخراج المعادن ، وتربية المواشى والصيد وغير ذلك مما اعتمد فيه على الكتابات الحجرية من جهة ، وعلى شهادات المؤرخين والسياح من جهة أخرى . وقد استقى فى هذا التأليف من بعض منابع مجهولة حتى الآن نظير الآثار التى جعها غلازر ولم يتيسر له نشرها كلها . و بالجلة فرأى محقق الافرنج عن بلاد العرب يتلخص فيا يلى :

الأول : أن المدنية العربية ــ لا سيما فى جنوبى جزيرة العرب ــ هى من أقدم مدنيات العالم وأرقاها ، وهم على خلاف فيما إذا كان السامتيون هم الذين نزحوا من جزيرة العرب إلى بلاد بابل ؛ أو كانوا نزحوا من بابل إلى الجزيرة ، وكل فئة من المؤرخين تفترض اقتراضات لا يمكن معها الجزم بشى.

الثانى : أن أهم أمة فى الجزيرة العربية فى الثروة والعظمة والآثار فى الأرض كانت أمة سبأ ، وكان يعاصرها ويضارعها المدينيون وقحطان وحضرموت ، وأن هاتين الأمتين «سبأ ومعين » بقيتا سائدتين إلى الزمن الذي ظهرت فيه الدولة الحيرية وأن هذه الدولة تغلبت على اليمن و بقيت فيه إلى أن جاء الأحبوش فاستولى على اليمن وأزال ملك الحيريين ، و بقيت اليمن خاضعة للحبشة حتى جاء الفرس فأزالوهم عنها و بقيت اليمن تابعة للأكسرة حتى ظهر الاسلام .

الثالث : أن تاريخ اليمن و بلاد العرب أجمع لم يكن له منابع سوى العهد القديم وكتابات هيرودوتس ، واسترابون ، وديودور ، وأختريد . وغيرهم من يونانيين و رومانيين ، مع بعض تواريخ للعرب أنفسهم بعد الاسلام مما اختلط فيه التاريخ تاريخ العرب الأولين

بالخرافة . فيجب على الناظر فى التواريخ العربية أن يجرد الأقاصيص من الأخبار التاريخية ، وأن أحسن ما كتب عنجزيرة العرب بأقلام العرب هو كتب الهمدانى أى « الأكليل وصفة جزيرة العرب » .

الرابع : أن تاريخ العرب الأولين لم يبدأ فى الحقيقة إلا منذ بدأسياح الأوربيين بالاطلاع على الكتابات المنقوشة على الأحجار ، وأخذوا ينظرون فيها إلى أن تمكنوا من حلها وفهم معانيها ، فمنها ما وافق كتابات المؤرخين ، ومنها ما اختلف عنها ، إلا أن الكتابات قد جاءت بالجملة مؤيدة للناريخ ، ولم يبق شك فى سحة المجموع ، و إن يكن وقع اختلاف فى التفاصيل . والقضية الأصلية وهى ارتقاء مدنية العرب إلى تلك الدرجة العليا فى تلك الأعصر المتوغلة فى القدم ؛ قد ثبت بالكتابات الحجرية التى أيدت أقوال المؤرخين كما أن أقوال المؤرخين قد أيدتهما .

وهذه مسألة يجب أن تكون عبرة ودرساً للذين يحملون جميع ما يتناقله الناس من الأخبار القديمة محمل الأساطير والأفاصيص الوهمية ، وهو ظن باطل ، ورأىفائل. فانه مهما كان التواتر قد تداخله أقوال عامية ، وآرا، ساذجة ؛ فانه يرجع إلى نصاب صدق فى الأصل لا شبهة فيه فى مجموعه ، وهذه قضية تاريخ جزيرة الهرب شاهدة على ذلك ، بعد أنجاءت فيها المكتو بات الحجرية معززة للقراطيس والأوراق المخلفة عن اليونان والرومان والعرب ، تعزيزاً لم يكن لينتظره أحد .

الخامس : أنه وجد أقوام دخلت إلى جزيرة العرب ، كما وجد أقوام خرجت منها . وأنه بسبب استيلاء الحبشة على اليمن ، ثم استيلاء الفرس ، قد حصل اختلاط فى الدماء فى جنوبى الجزيرة ، كما حصل اختلاط فى شماليها بسبب تقدم الآراميين إلى مدائن صالح وتياء ، وأن النبطيين كانوا أيضا تقدموا من بلاد الشراة إلى شمالى الحجاز .

السادس : أنه يوجد عرب باندة ، وعرب عار بة ، وعرب مستعر بة كما جاء فى تواريخ الاسلام . وأن من العرب البائدة عادا ، وثمود ، وطسما ، وجديس ، وكلهم

نزحوا من اليمن إلىالشمال . و بعضهم يذكرمنهم العمالقة ، وقد ورد ذكرهم فى التوراة وقد وجدت كتابات آرامية فى شمالى الحجاز كمدائن صالح منتشرة على الصخور و يذهب بعضهم إلى أن هذه الكتابات من بقايا النبط الذين اختاطوا بالعرب ولذلك يجد فيها الانسان ألفاظا عربية مع الألفاظ النبطية .

وقد روى «هوارت Huart» فى « تاريخ العرب » أنالـكتابات التى وجدت فى تياء هي أقدم جدا من الكتابات التى وجدت فى مدائن صالح ، والمظنون أنها ترجع إلى ستمائة سنة قبل المسيح ، وهى خطوط بارزة كما هى خطوط المرب المحدثين بمكس سائر الخطوط السامية التى حروفها مجوفة .

السابع : على ظن محققى الافرنج أن الكنمانيين فى الأمم السامية نزحوا من الجنوب وأوطنوا فلسطين ، وأن الفينيقيين جاءوا من شواطى، خليج فارس الغربية وأقاموا على شواطى، الشام ، واستدلوا على أنأصل الفينيقيين هو من شواطى، خليج فارس بوجود النواو يس\_أى القبور المنحوتة فى الصخور \_ فى وطن الفينيقيين الأصلى كما فى سواحل سورية ، وكذلك الرعاة فى مصر كانوا عربا فتحوا قسما من وادى النيل وخرجت منهم ملوك . وقد ثبت أن الأشوريين فى حروبهم مع المصريين قد تكاموا عن العرب ، ووجدت لذلك آزار فى كتاباتهم الخزفية ·

وقد جاء فى هذه الآثار وجود دولتين فى شمالى جزيرة العرب يقال لإحداهما «موصرى Mousri » وللأخرى «ملوحه Melouhha » ولم يعلم شىء عن ملوحه هذه ولكن ظهر أن دولة موصرى هي المستعمرة المعينية التى كانت فى شمالى الحجاز فان تغلاط بيلسَّر الثالث ملك الآشور بين الذى عاش بين سنة ٧٤٥ و ٧٢٧ قبل المسيح كان قد غزا العرب فى شمالى الحجاز .

فهذه لمحة دالة مما يتعلق بالعرب وتار يخمم القديم ؛ يقدر أن ينشد منها القارى. مظان البحث .

ولكن الذي لمأجده حتى الآن في كتب الافرنج هو أصل اشتقاق لفظة «عرب»

## تاريخ العرب الاولين

ومن أين جاءت ؟ فعلماء العرب قالوا : إن هذه اللفظة جاءت من قولهم أعرب عن الشى. أى أبان عنه ، سمى العرب بذلك لفصاحتهم وحسن إعرابهم عن مقاصدهم . وقيل : إنهم انتسبوا الى ناحية بقرب المدينة المنورة اسمها عربة ، وذلك أن أولاد اسماعيل نشأوا بهذه الناحية فسموا عربا ، ثم غلب الاسم على الجيع . ورُدَّ على هذا القول بأن الغالب هو ان أسماء الأرضين والبلاد تنقل من اسماء ساكنيها ، أو من صفة ثابتة لها ، ولم يعهد أن الناس أخذت أسماءها من الأرض التى نزلت فيها إلا على وجه النسبة . والأكثرون على أن اشتقاق لغة « العرب » هو من مادة الاعراب أى الإبانة عن الضمير ، وذلك لما اتصفت به هذه الأمة من حسن البيان ، و بلاغة التعبير ، ومن كون لغتهم هى أشرف اللغات ، والله أعلم .



## الترك

تعليق على ماجا. فى السطر ۲ منالصفحة ۲۷ من الجزء الأول من ابن خلدون

هذه الأمة هى بدون شك من أشهر أمم الكرة الأرضية ، وأكثرها عددا وأشدها شكيمة ، وأوسعها فتوحات ، وأمجدها تاريخاً . وقد حررتخلاصة تاريخها فى حواشى « حاضر العالم الاسلامى » بما أرى مناسبا إعادته هنا معزيادة تفصيل .

قلت هناك : إن النرك هم من أكبر وأشهر الأمم الآسيوية ، و إنهم معدودون من الشعوب الطورانية ، وهم متشابهون فى الخلقة مع الصين والتبت واليابان . ولا عبرة بما تجده من سحناء أتراك الأستانة والاناضول ؛ فإن هؤلاء قد تولدوا وتناسلوا فى في آسية من قرون متطاولة ، واختلطوا بالأمم الأخرى كالقوقازيين ، والمكدونيين والأرناؤوط ، والروم ، والبلغار ، والأكراد ، والصرب ، و بقايا أهالى الاناضول القدماء وتولدت منهم أمة لا تشبه المغول ، ولا الصين ، ولكن النرك الاناضوليين الذين لم يختلطوا بهذه الأمم الغريبة يشبهون كثيرا أتراك بخارى ، وخيوه ، وكاشغر ، وهم فو ملامح ظاهرة الشبه مع أهل الصين ، والتبت ، والمغول .

كان الترك من على عنق الدهر فى جبل الذهب بين سيبير يا والصين ، ثمأ خذوا ينتشرون فى الاقطار ، فهاجروا الى شمالى سيحون وجيحون ، والى الشرق الشمالى من بحر خوارزم ، والى الشمال الغربى من الصين والخطا . فكان منهم قسم فى الغرب وهم « المجار والفنلانديون » .. أهل فنلاندا على البلطيك ... والبلغار وهؤلاء هم الذين يقال لهم « الأو راليون » . وكان منهم قسم فى الشرق وهم الذين يقال لهم « المانشو والتونغوز » . وقسم في الجنوب الشرق وهم « المغول » .

وكان لهم مناسبات ومحار بات مع الأمة الفارسية ، وقيل إن هير ودتس أبا المؤرخين أشار إليهم تحت اسم تاركيتاوس . وباني أول دولة منهم أوغوز خان بن قره خان ، وكان له ستة أولاد ؛ وهم كون خان ، وآى خان ، و يلديز خان ، وكول خان ، وطاغ خان ، ودكز خان . فمن هؤلا. ثلاثة سكنوا الشرق ، وثلاثة سكنوا الغرب . وكان لـكل منهم أر بـة أولاد ، فصار لأوغوز خان ٢٤ حفيداً هم رؤسا. القبائل التركية ، هكذا قال نسّابوهم .

ومن البداية انقسم الترك إلى قسمين ؛ الساكنين فى شرقى تركستان ، وهم « الاو يغور » والساكنين فى الغرب منها وهم « الترك أوالتركمان » وكان «الاو يغور » بادى. ذى بد. أرقى وأرق وأكثر مدنية ، وكان لسانهم لسان الترك الأدبى ، وكان لهم خط ومؤلفات . ثم جا. رهبان من النساطرة ونصروا بعضهم وعلموهم خطًّا مأخوذاً من السريانية ، وموجود بهذا الخطكتب تركية إلى اليوم .

وفى سنة ٨٥ للهجرة غزا « قتيبة الباهلى » بالمسلمين العرب بلاد الترك ، وافتتح مخارى ، ومرو ، وخوارزم ، وسمرقند ، وغيرها . واجتمع عليه ملك السغد ، وملك الشاش ، وغيرها . فهزمهم وأنخن فى الترك فصالحوه على أموال يؤدونها اليه ، وكان فى صلحة بيوت الأصنام والنيران فأخرجت الأصنام فسكبت حليتها . وكانوا يقولون إن هناك أصناماً من استخف بها هلك ، فلما حرقها قتيبة بيده أسلم من الترك خلق وهذا أول إسلامهم .

وفى خلافة هشام بن عبد الملك تولى خالد بن عبد الله القسرى العراقى ، وأخوه أسد بن عبد الله خراسان ، وغزا أسد بلاد الترك ومنها « جبال نمرود » فصالحه نمرود وأسلم . ثم استعمل هشام على خراسان أشرس بن عبد الله السلمى ، فدعا أهل ما وراء النهر إلى الاسلام ، وطرح الجزية عن الذين أسلموا ، فسارعوا إلى الاسلام ثم لما صارت الخلافة إلى بنى العباس وتولى المأمون خراسان ... وذلك قبل خلافته ـ أخذ يغزو السغد ، وأشروسنة ، وفرغانة ، و يقول البلاذرى فى « فتوح البلدان » إنه كان مع تسريته الخيول اليهم يكاتبهم بالدعا. إلى الاسلام والطاعة والترغيب فيهما .

نعم ! ولما تولى المأمونالخلافة سنة ١٩٨ دخل فىالاسلام كارس ملكأشروسنة

بعد حروب ومقاتلات تغلب فيها العرب على أهالى تلك البلدان ، وكان المأمون رحمه الله بيما هو يغزو الترك من جهة يدعوهم إلى الاسلام من جهة أخرى . قال البلاذرى : « وكان يوجه رسله فيفرضون لمن رغب فى الديوان وأراد الفر يضة من أهل تلك النواحى وأبناء ملوكهم ويستميلهم بالرغبة ، فاذا وردوا بابه شرّفهم وأسى صلاتهم وأرزاقهم . ثم استخلف المعتصم بالله فكان على مثل ذلك ، حتى صار جل شهود عسكره من جند أهل ما وراء النهر من السغد ، والفراغنة ، والاشروسنة ، وأهل الشاش وغيرهم . وحضر ملوكهم بابه وغلب الاسلام على من هناك » اه

ولا يخفى أن البلاذرى كان قريب العهد من هذه الحوادث ، لأن الخليفة المعتصم مات سنة ٢٣٧ والمؤرخ أحمد بن يحيى البلاذرى مات سنة ٢٧٩ .

وسنة ٥٠٠ أسلم سالورخان سلطان التركمان سلالة طاغ خان وتسمى قره خان وأسلم معه قومه ، وجاء ابنه فبى جوامع ، وفتح عمه بغراخان كاشغر ، وأخذ بخارى من السامانية . وجاء بعده أحمد خان بن أبى نصر فأ كمل إسلام من لم يهتد من الأتراك ، وازداد تردد الترك إلى بغداد ، وامتلات منهمالعراق وارضروم واذر بيجان ووصلوا إلى الشام وصار منهم أمراء جيش الخلافة ، واستبدوا بأمورها وصاروا يكتبون بالمر بى ، و بعضهم اتخذ اللسان الغارسى ، ولم يهتم أحد منهم بلسان « الاو يغور التركى القديم » ولم يجعلوا التركى لساناً رسمياً إلا فى زمان بنى سلجوق فى الأناضول . ثم ترق هذا اللسان فى زمان الأتراك آل عثمان الذين خلفوا آل سلجوق فى الأناضول . ثم أيام محمد الفاتح ، وسليم وسليمان الغارسى ، ولم يهتم أحد منهم بلسان « الاو يغور التركى بقديم » در الفاتح ، وسليم وسليمان الغارسى ، ولم يهتم أحد منهم بلسان « والو يكتبون ترق هذا اللسان فى زمان الأتراك آل عثمان الذين خلفوا آل سلجوق فى الأناضول . ثم م يطيعوه ، لكنه بقى لسان الدين والعلم . وأما لسان الاو يغور فقد كان فى زمن ثم بتوالى الزمن تباعد « التركى العرابى العربى العربى عمرابى في زمن م متوالى الزمن تباعد « التركى العانى » معناه المان الاو ينور فقد كان فى زمن

وعلماء الألسن يجعلون التركى خمسة أقسام ؛ الأول الاو يغورى أو الجغطائى الثانى التتارى، والثالث القيرقيز، الرابع الياقوتى ، الخامس العثمانى ، وايس للقيرقيز والياقوت أدبيات فى ألسنتهم . والقرقيز مسلمون لكن الياقوت لا يزالون وثنيين . وقيل إن الياقوتى هو أصل التركى ، والباقى فروع عنه . و يقول المدققون : إن التركى يشبه فى الدرجة الأولى لسان التونغوز والمانشو من الألسنة الطورانية ، وفى الدرجة الثانية لسان المغول ، وفى الدرجة الثالثة لسان المجار والفنلانديين .

هذا والفرقة الأنقرية من الأتراك المستبدة بأمر تركيا اليوم تعلم فى مكاتب تركيا مذهبا جديداً فى التاريخ ، وهو أن أصل الترك الذين فى الأناضول وغربى آسية هم من الحثّيين ؟ وأن هذه البلدان هى لهم من أربعة آلاف سنة ، وهم في هذا الكشف التاريخى الجديد يستندون الى تخمينات بعض مؤرخين محدثين من أصحاب النظريات الجديدة فى أوروبة ، ولكن شيئا من هذا لم يثبت <sup>.</sup>

وأكثر مؤرخى الأورو بيين يقولون إن أصل الحمَّيين من جهة الدم لم يتحقق بمد وغاية ما تقرر \_ تاريخاً \_ أنهم أخذوا مدنيتهم عن السومريين والأكاديين أهل بابل ، وقلدوهم فى الكتابة والديانة والشمائر الدينية ، ومزجوها كلها بمدنيتهم وديانتهم وتقرر أيضاً عند بعض المؤرخين أن الحمَّيين هم كانوا الواسطة بين المدنية السامية والمدنية الاغريقية . ولايزال تاريخ الحمَّيين فى أول عهده ، ولا تزال العلماء لم تحلً وغاية ما لحظوا أن فيها دخيلا من لغات أخرى .

أما الآكاديون من أهل بابل فانهم ساميون بلا نزاع ، ولغتهم سامية ، والأرجح أنهم جاءوا من جزيرة العرب مهد الساميين .

وأما السومريون فلا يعرف أصلهم ، وقصارى ما نرجح من أمرهم أنهم غير ساميين، وأنه وجدت مدنية معاصرة لمدنيتهم فى جهات بحر الخزر .

ولا يعلم أحد مافائدة أتراك أنقرة من تعليم آراء تاريخية جديدة واهية لاتستند على قواعد متينة ؟ ! وهل إذا كان ترك الأناضول آتين من فرغانة وسمرقند وكاشغر من ألف سنة فقط يسقط حقهم بالأناضول ؟ ! ولا بد من أن يثبتوا أن هذه البلاد بلادهم منذ آلاف منالسنين حتى يستحقوها ؟ !كل هذا من جملة الغرائب التىولدت

مع الانقلاب الأنقرى . انتهى ماكتبته في « حاضر العالم الاسلامي » .

وجاء فى الانسيكاو بيدية الاسلامية أن لفظة «ترك» هى محرفة عن لفظة «توكو» عند الصينيين ، وهو شعب ظهر فى القرن السادس بعد المسيح وأسس ملكا طويلا عريضا امتد من بلاد المغول وشمالى الصين إلى البحر الأسود ، وكان أصحاب هذا الملك من القرائل الرحالة ، وكان مؤسس هذا الملك الكبير رجلا يقال له «تومان» عندالصينيين ، و «ترك ومين» عند الاتراك ، وقد مات سنة ٥٥ للمسيح . وكانت أكثر الفتوحات على يد خاقان الذى مات سنة ٥٩ والصينيون يقولون لهؤلاء : ترك الشمال والغرب وكانوا قد انفصلوا عن ترك الشرق . وفى القرن السابع للمسيح خضع الترك جيما الشرقيون والغر بيون لسلالة «تانغ » الصينية ، ولكن ترُك الشمال والغرب منة ٢٨٣ للمسيح ، وفي مدة هذه الدولة التركية الغر بية وجدت الكتابة المسماة بكتابة سنة ٢٨٣ للمسيح ، وفي مدة هذه الدولة التركية الفر بية وجدت الكتابة المسماة بكتابة واشتهر فى قبائل الترك الفر بية قبيلة « ترغش » وحاز أمراؤها لقب «خان » فى هولا، في قبائل الترك الفر بية قبيلة « ترغش » وحاز أمراؤها لقب «خان » فى هولا، في قبائل الترك الفر بية قبيلة « ترغش » وحاز أمراؤها لقب «خان » فى هولا، في قبائل الترك الفر بية قبيلة « ترغش » وحاز أمراؤها لقب «خان » فى هولا، في زمان نصر بن ميار سنة ١٣٨ للهجرة . العرب العرب فقصوا على ملك الترغش واشتهر فى قبائل الترك الفر بية قبيلة « ترغش » وحاز أمراؤها لقب «خان » فى هولا، فى زمان نصر بن ميار سنة ١٣٨ للهجرة . الامر الانسيكاو بيدية .

قلت : فى زمان هشام بن عبد الملك تولى نصر بن سيار بلاد طخارستان ، فغزا « أشروسنة » وذلك فى أيام الخليفة مروان بن محمد الأموى . وقد كان مضاء العرب فى فتح خراسان وما وراء النهر من أبدع ما جاء فى التواريخ ، ومما يدل على أن العرب اذا استقام أمرهم لم يقف فى وجههم قبيل . فان الترك الذين تغاب العرب عليهم مشهور ون بشدة البأس وقوة المراس ، وقد حشدوا للعرب من كل حدب فما نالوا منهم نيلا وتغلب العرب عليهم فى أوساط بلادهم ، وأثخنوا فيهم ، ولم يكفوا عنهم حتى دخلوا فى الإسلام . فكان الاسلام هو الذى أنجام فى الدنيا فضلا عن الآخرة .

وفی زمن معاویة استولی العرب علی خراسان ، وکان الوالی عبید الله بن زیاد وهو لایزال ابن خمس وعشرین سنة ، فقطع النهر فی ۲۶۰۰۰ مقاتل فأتی « بیکند » وقصد الی بخاری ، فأرسلت « خاتون » ملکة بخاری الی الترك تستنجدهم ، فزحفوا إلى العرب فهزمهم العرب واستولوا على « بخارى ، ورامدين ، و بيكىند » . ثم ولى معاوية سعيد بن عثمان بن عفان خراسان فقطع النهر بجنده ، وكان معه رجل يقال له رفيع أبو العالية الرياحى ، فتفاءل بهذا الاسم خيراً وقال : رفيع أبو العالية رفمة وعلو . و بلغ خانون ملكة بخارى عبوره النهر فحملت إليه الصلح ، وأدت الاتاوة ، و بينا هى داخلة فى الطاعة أقبل الترك من « السغد وكش ونَسَف » فى مائة وعشرين ألف مقاتل والتقوا ببخارى ، وندمت خاتون على طاعتها للعرب ، ونكثت العهد ، إلا مقاتل والتقوا ببخارى ، وندمت خاتون على طاعتها للعرب ، وما تا ي عفان مقاتل العرب هزموا الترك فرجعت خاتون إلى الصلح . ودخل سعيد بن عثمان بن عفان مدينة بخارى، ثم زحف إلى سمرقند ، وحلف أن لا يبرح أو يفتحها ، وما زال يضيق عليها الحصار حتى صالحوه وأعطوه رهائن من أبناء ملوكهم . ثم أقام على الترمذ وما زال يضيق عليها حتى فتحها ، ثم انتقض أهل النرمذ ففتحها قالم على الترمذ

وفى فتح بلاد الترك استشهد قثم بن العباس بن عبد المطلب ، كان مع سعيد بن عثمان فلما بلغ خبر شهادته أخاه عبد الله بن عباس رضى الله عنه قال : شتان ما بين مولده ومقبره !! ولم يوجد أناس تباينت قبورهم مثل أولاد العباس من عبد المطلب فقد توفى عبد الله من عباس بالطائف ، وتوفى الفضل بن عباس شهيدا بوقعة أجنادين بفاسطين ، وقيل بطاءون عواس ، واستشهد معبد وعبد الرحمن ابنا عباس بافر يقية وقيل إن معبدا مات شهيدا الفريقية ، وعبد الرحمن مات بالشام . واستشهد قثم بن العباس بسمرقند ، ومات عبيد الله بن العباس بالدينة ، وقيل بالنم . ثم إنه بعد موت عماو ية ولى ابنه يزيد بن معاوية سلم بن زياد ماوراه النهر ، فصالحه أهل خارزم على أر بعانة ألف وحملوها اليه ، وقطع النهر ومعه امرأته أم محمد بنت عبد الله بن عثمان بن أبى العاصى الثقنى ، وكانت أول عر ببة عبرت النهر . وأقام سلم بن زياد عثمان المالي . فقال الاعشى :

ليت خيلى يوم الخجندة لم تُهُـــزم وغودرت فى المكر سليبا تحضر الط<u>ير</u> مصرعى وتروَّحـــــتالى الله فى الدما. خضيبا

ثم رجع سلم بن زياد إلى مرو وحشد هناك جيشا وغزا بلاد الترك ، فجمع له أهل السغد فقاتلهم ودوخهم . ثم إن سلم بن زياد انصرف عما وراء النهر وتولاها عبد الله ابن خازم السلمى بمهد من سلم بن زياد ، فعصاه سليان بن مرثد من بنى سعد بن مالك من المراثد بن ربيمة واقتتلا ، وكان ذلك في أثناء فتنة ابن الزبير مع بني أمية . وطال القتال بين العرب فانتهز الترك الفرصة وشنوا الغارات حتى بلغوا قرب نيسابور ولكن انتهت هذه الفتنة بين العرب بالطائلة لابن خازم . وكانت العصبية العر بية بين القبائل هي العامل في تلك الفتن ، كما كانت في الأندلس وفي بلاد الافرنجة . وكان عبد الله بن خازم لايتولى غير عبد الله بن الزبير ، ولا يطيع عبد الملك بن مروان فكتب عبد الملك إلى بكير بن وشاح يوليه خراسان ، فقاتل ابن خازم وتغلب عليه وقتله ، وأرسلوا برأسه إلى عبد اللك بن مروان فنصبه بدمشق، واشتدت الفتنة بين العرب في خراسان إلى أن كتب وجوه العرب إلى عبد الملك بن مروان أنه لاتصلح خراسان بعد هذه الفتنة إلا برجل من قريش ، فولَّى عبد الملك على خراسان أمية ابن عبد الله بن خالد ، وغزا أمية بلاد الختل فافتتحها . ثم جاءت أيام الحجاج بن يوسف وكانت خراسان من جملة ولايته، فولاها المهلب بن أبي صفرة من الأزد وذلك سنة ٩٩ فغزا مغازى كثيرة ، وانتقضت الختل فى أيامه فدوخها وفتح «خجندة» وأطاءت له « السغد » و «كُش » و « نَسَف » ومات المهلب فقام بعده ابنه يز يد ابن المهلب ، فغزا مغازى كثيرة في بلاد الترك ، وفتح « البتم » ثم غزا يزيد « خارزم » . ثم ولى الحجاج بن يوسف المفضل بن المهلب بن أبي صفرة ففتح المفضل بلدانا منها « بادغیس وشومان » . وکان موسی بن عبد الله بن خازم السلمی بعد قتل أبيه قد امتنع بالترمذ ، فاستنجد أهل الترمذ الترك على موسى فهزمهم موسى ، وحدث مع موسى هذا وقائع كثيرة وحروب ذات بال تغلب فيها كلها . وكان أهل خراسان يقولون عن موسى بن عبدالله بن خازم السلمي هذا : مارأينا مثل موسى ! ! قاتل مع أبيه سنتين لم يُفَلَّ ، ثم أتى الترمذ فغلب عليها وهو في عدة

يسيرة وأخرج ملكها عنها ، ثم قاتل الترك والعجم فأوقع بهم ، إلا أنه لما تولى

المفضلين المهلب خراسان أرسل جيشاً يقاتل موسى على الترمذ ، فانهزم موسى وقتل وتولى الترمذ مدرك بن المهلب ، وكان قتل موسى في آخر سنة ٨٥ ، وقيل إن رجلا ضرب ساق موسى وهو قتيل ، فلما تولى قتيبة الباهلي وعلم به قتله . ثم ولى الحجاج ابن يوسف قتيبة ، وهو أشهر فاتح عربي لبلاد الترك ، خرج ير يد بلاد « آخرون » فلماكان ببلاد الطالقان تلقاه دهاقين بلخ ، فعبر وا معه النهر ، وقدم عليه ملك الصغانيان بهدایا وأعطاه الطاعة ، واستعان به على ملك « آخرون » و « شومان » الذى كان عدواً لملك الصغانيان ، نم أقبل على قتيبة ملك «كفيان » وقدم له الطاعة فانصرف قتيبة إلى مرو، وخلف أخاه صالحا على ماوراء النهر، ففتح صالح «كاسان» و « أورشت » من بلاد فرغانة و « بيعنخر » و « خشكت » وكان في جيش صالح هـذا نصر بن سيار المشهور . وأطاع ملك « الجورجان » وقدم على قتيبة ، ثم غزا قتيبة « بيكند » سنة ٨٧ فاستصرخ أهالى « بيكند » أتراك السغد ، فهزمهم قتيبة وفتح « بیکند » ثم فتح « تومشکت » و «کرمینیه » سنة ۸۸ ، ثم استخلف علی « مرو » أخاه بشَّاراً ، وغزا «بخارى» ودخلهاصلحاً، ثم أوقع بالسغدوافتتح «كش» و «نسف» وكان ملكخارزم قدعصاه أخوه خرزاد فالتجأ الملك إلىقتيبة ، فوجه قتيبة أخاه عبد الرحمن بن مسلم بجيش فقاتل خرزاد فقتله وأوقع بجماعته ، وأعاد الملك إلى أخيه ، ثم وثب الأهالى بالملك فقتلوه ، فولى قتيبة أخاه عبيد الله بن مسلم على خار زم تم غزا قتيبة « سمرقند » فاجتمعوا لقتاله ، وكتب ملك السغد إلى ملك الشاش ( الشاش مايقال له اليوم طاشقند ) فنهدوا إليه في خلق كثير فقاتلهمالمسلمون وهزموهم وصالحهم أهل سمرقند على ألف وماثتي ألف درهم في كل عام ، وعلى أن يصلى قتيبة فى المدينة ، فدخل قتيبة سمرقند وصلى واتخذ مسجداً ، وخلف بها جماعة من المسلمين فيهم الضحاك بن مزاحم « صاحب التفسير » وكان في صلح قتيبة بيوت الأصنام والنيران ، فأخرج قتيبة الأصنام وسلب حليتها وأحرقها ، وكانوا يعتقدون بها فلما رأوا قتيبة قد أحرقها بيده ولم يحصل له سوء أسلم منهم خلق . وفى زمن عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه وفد قوم من أهل سمرقند فرفعوا

اليه أن قتيبة دخل مدينتهم غدراً وأسكنها المسلمين ، فكتب عمر يأمر بنصب قاض للنظر فيا ذكروا ، فنصب لهم جميع بن حاضر الباجى فحكم بإخراج المسلمين على أن ينابذوهم على سواء، فكره أهل سمرقند الحرب و بقى المسلمون فيها . ثم فتح قتيبة عامة بلاد الشاش و بلغ « اسبيجاب » وقالوا « إن قتيبة فتح خارزم وسمرقند عنوة . وقد کان سمید بن عثمان بن عفان قد تغلب علی سمرقند وخارزم صلحا ، ولکن قتیبة استقل هذا الصلح وأبى إلا فتحها بالقوة ، ثم فتح « بيكند، وكش ، ونسف » وقيل والشاش و بعض فرغانة ، وغزا « أشروسنة » . ولما تولى الخلافة سلمان بن عبد الملك كان قتيبة بن مسلم الباهلى مستوحشا منه ، كارها لخلافته ، فكتب سليمان إلى قتيبة يأمره باطلاق كل من فى حبسه ، وأن يعطى الناس أعطياتهم ، و يأذن لمن أراد القفول في القفول ، وكانوا متطلعين إلىذلك . وكان من مقاتلة أهل البصرة أر بعون ألفاً ، ومن أهل الكوفة سبعة آلاف ، ومن الموالى سبعة آلاف . فلم يأذن قتيبة فى القفول، فثاروا به فانتصر له المجم على العرب، وكانت حرب بين الفريقين فظفر العرب بقتيبة وقتلوه ، وهو الذي مهد لهم بلاد خراسان وما ورا. النهر ، وقتل معه جماعة من إخوته ، وقتلت زوجته ، ونجا أخوه ضرار بواسطة بني تميم ، وأخذت الأزد رأس قتيبة وخاتمه و بعثوابه إلى الخليفة مع سليط بن عطية الحنفي ، وكان قتيبة يوم قتل ابن ٥٥ سنة . و بعد أن قتل قتيبة رحمه الله تولى خراسان وكيع بن حسان ابن قيس التميمي ، وأراد سليمان بن عبد الملك أن يثبته في الولاية فقيل له : إن وكيما ترفعه الفتنة ، وتضعه الجماعة ، وفيه جفاء وأعرابية ، وكان وكيم يدعو بطست فيبول والناس ينظر ون إليه ، فلم يكن يصلح للولاية . فقدم عليه يزيد بن المهلب واليَّأ فقدم يزيد ابنه مُخَلَّدًا فعزا مخلد « البَّم » ففتحها ، ثم نقض أهلها العهد فكر عليهم وفتحها ثانية ، وأصاب بها مالا وأصناماً .

ولما استخلف عمر بن عبد العزيز رضى الله عنه كتب إلى ملوك ما ورا. النهر يدعوهم إلى الاسلام ، فاين همه كان نشر الاسلام قبل كل شى. ، فأسلم بعضهم . وكان عامل عمر على خراسان الجراح بن عبد الله الحكمى ، فوجه الجراح أحد قواده عبد الله بن معمر اليشكرى إلى ماورا، النهر ، فأوغل فى بلاد العدو وهم بدخول الصين فلما تكاثر عليه الترك رجع إلى الورا، وامتنع ببلد الشاش ، ورفع الخليفة رضى الله عنه الخراج عن أسلم بخراسان ، وفرض العطاء للمسلمين منهم ، و بنى الخانات . وكان الجراح بن عبد الله الحكمى قد كتب للخليفة أنه لا يصلح خراسان إلا السيف فاغتاظ عمر من كلامه هذا وعلم أنه وال يستخف بالدما، فعزله ، ولكن قضى الدين الذى عليه . ثم ولى عبد الرحمن بن نعيم الغامدى حرب خراسان ، وعبد الرحمن بن عبد الله القشيرى خراجها . وفى خلافة يزيد بن عبد الملك تولى خراسان و بعث عبد الله القشيرى خراجها . وفى خلافة يزيد بن عبد الملك تولى خراسان و بعث عبد الله القشيرى خراجها . وفى خلافة يزيد بن عبد الملك تولى خراسان و بعث المنه إلى ماوراء النهر فنزل « اشتيخن » فزحف إليه الترك فقاتلهم وهزمهم . ثم لتى المنه إلى ماوراء النهر فنزل « اشتيخن » فزحف إليه الترك فقاتلهم وهزمهم . ثم لتى الم النوك من وجوه خراسان إلى مسلمة بن عبد الملك والى المراق و بعث مسلمة ، وولى سعيد بن عمر الجاب سعيد ، فولى سعيد تم لتى مسلمة ، وولى سعيد بن عمر الجاب معيد الملك والى العراق وشكوا سميداً ، فعزله مسلمة ، وولى سعيد بن عبر الملك والى العراق وشكوا سميداً ، فعزله مسلمة ، ولى المران إلى مسلمة بن عبد الملك والى العراق وشكوا سميداً ، فعزله مسلمة ، وولى سعيد بن عمر الجرشى على خراسان ، فافتتح الجرشى عامة حصون السفد. وقال البلاذرى : إنه نال من العدو نيلا شافياً . وفى خلافة هشام بن عبد الملك

وقال البلادرى : إنه مال من العدو بيلا شاقيا . وفى خلافة هشام بن عبد الملك تولى العراق عمر بن هبيرة الفزارى ، فمزل الجرشى واستعمل على خراسان مسلم بن سميد ، فغزا « الأفشين » فصالحه على ستة آلاف رأس ، ودفع إليه قلمتَهُ . وتولى طخارستان نصر بن سياركما تقدم الكلام عايه ، فخالفه خاق من العرب فأوقع بهم ثم سفرت بينهم السفراء فاصطلحوا .

ثم تولى المراق خالد بن عبد الله القسرى من قبل الخليفة هشام بن عبد الملك فولى خالد أخاه عبد الله بلاد خراسان ، و بلغ ذلك مسلم بن سعيد فسار إلى فرغانة وأناخ على مدينتها وعاث فيها ، فاجتمع عليه الترك وعليهم خاقانهم ، فارتحل عن فرغانة وغزا أسد بن عبد الله القسرى « جبال نمرود » فصالحه نمرود وأسلم ، وغزا «الختل» فلم يقدر عليها .

ثم استعمل الخليفة هشام أشرس بن عبد الله السُّلَمى فدعا أهل ما وراء النهر إلى ( ( ٧ ـــ تعليقات )

الاسلام وأمر بطرح الجزية عمن أسلم ، فسارعوا إلى الاسلام وانكسر الخراج . ثم استعمل الخليفة هشام سنة ١١٢ الجنيد بن عبد الرحمن المرّى على خراسان ، فحارب الترك وهزمهم وظفر بابن خاقان فبمث به إلى الخليفة هشام ، ولم يزل يقاتل الترك حتى دوخهم ، وأمده الخليفة بعمرو بن مسلم فى عشرة آلاف رجل من أهل البصرة و بعبد الرحمن بن نعيم فى عشرة آلاف من أهل الكوفة ، وحمل إليه ثلاثين ألف قناة ، وثلاثين ألف ترس ، وأطلق يده فى الفر يضة ، ففرض لخسة عشر ألف رجل وكانت للجنيد مغاز كثيرة . وفى زمانه عصت نواح من طخالي .

وكان نصر بن سيار غزا « أشروسنه » أيام الخليفة مروان بن محمد فلم يقدر عليها وكان من بعده من الخلفا. يُولُّون عمالهم فينتقصون حدود أرض العدو ، و يحار بون من نقض العهد . و بقى الأمر كذلك إلى أيام المأمون يوم مقامه بخراسان ، فسكان يغزو بلاد الترك من « السغد » و « أشروسنة » و « فرغانة » و يوالى عليهم الغارات ولكنه منجهة ثانية يدعوهم إلى الاسلام . وكتب إليه «كاوس» ملك «أشروسنة» يسأله الصلح على مال يؤديه على شرط أن لا يغزى المسلمين بلده ، فأجيب إلى ذلك فلما تولى المأمون الخلافة امتنع كاوس من الوفاء بالصلح. فأرسل المأمون أحمد بن أبى خالد الأحول الكاتب لغزّو « أشروسنة » فى جيش عظيم ، فاستصر خ كاوس الترك فزحفوا لنجدته ، ولكن أحمد بن أبي خالد أناخ على «أشر وسنة » قبل وصول الأتراك فاستسلم كاوس له ، وورد كاوس مدينة السلام وأظهر الاسلام ، ومدَّحَهُ المأمون على بلاده . ثم ملك ابنه « خيذر بن كاوس » الملقب بالأفشين بعده (واسمه بالخاء المحجمة كما رأيت في تاريخ أبي الفداء ) وكان المأمون رحمه الله يكتب إلى عماله ف خواسان بغزو من لم يسلم من الترك ، و يُسِنى العطاء لمنأسلم . و إذا ورد ملوك الترك بابه بالغ فى تشريفهم و إكرامهم وأدرّ عليهم الأرزاق . ثم جاءت خلافة المعتصم فكانت رغبته في الترك أكثر من كل الخلفا. ، وصار أكثر جيشه من أهلُ السغد ، وفرغانة ، والأشروسنة ، والشاش ، وغلب الاسلام على تلك البلاد ، وصار

أهلها يغزون من وراءهم من الترك . وأغزى عبد الله بن طاهر ابنه طاهر بن عبد الله بلاد « الغوزية » ففتح مواضع لم يصل إليها أحد قبله . وكان قتيبة الباهلى أسكن المرب فى أرض « فرغانة والشاش » . والأفشين هذا هو الذى بعد أن أسبغ عليه الخلفاء النعم الجسام ، عاد فظهر أنه

لم يكن إسلامه إلا خداعاً ، وأنه لم يكن طهر قلبه من عبادة أصنامه ، فانتهى الأمر بأن المعتصم قاتله وأخذه ، و بعد وقوعه باليد أحرقه . وفى ذلك يقول أبو تمام الطائى شاعر الحضرة :

يارُب فتنة أمة قـد بزها جالت « بخيذر » جولة المقدار كم نعمة لله كانت عنده كسيت سبائب لؤمه فتضاءلت صادى أمير المؤمنين بزبرج حتى إذا ما الله شق غباره ونحا لهذا الدين شفرته انثنى هـذا النبي وكان صفوة ربة قد خص من أهل النفاق عصابة واختار من سعد لعين بنى أبى حتى استضاء بشعلة النور التى ومنها :

ماكان لولا فحش غدرة « خيذر » ما زال سر الكفر بين ضلوعه ناراً يساور جسمه من حرّها مشبوبة رفعت لأعظم مشرك صلى لهـا حياً وكان وقودها

جبّارها فى طاعة الجبّار فأحله الطغيانُ دار بوار فكانها فى غربة وإسار كتضاؤل الحسناء فى الأطار فى طيه حُمّةُ الشجاع الضارى عن مستكنّ الكفر والإصرار والحق منه قانى. الأظار من بين بار فى الأنام وقار وهمو أشد أذكى من الكفار سرح لوحى الله غير خيار رفعت له سجعاً عن الأسرار

ليكون في الاسلام عام فجار حتى اصطلى سر الزناد الوارى لهب كما عصفرت شق إزار ما كان يرفع ضوءها للسارى ميتاً ويدخلها مع الغجّار

قـد كان بوأه الخليفة جانباً من قلبه حرما على الأقدار فسقاه ماء الحفض غير مصرَّد وأنامه فى الأمن غير غرار فاذا ابن كافرة يسر بكفره وجدا كوجد فرزدق بنوار وإذا تذكره بكاه كما بكى كعب زمان رثى أبا المغوار دلت زخارفه الخليفة أنه ما كل عود ناضر بنضار يا قابضا يد آل كاوس عادلاً أتبع يميناً منهم بيسار واعلم بأنك إنما تلقيهم فى بعض ما حفروا من الآبار

وذلك أن « الأفشين خيذر بن كاوس » كان مقر با عند المعتصم ، ولخيذر جهاد عظيم فى حروب الروم ولاسيما فى فتح عمور ية ، وهو الذى هزم «بابك الخرَّمى» الذى خرج على الخلافة فى « جبال طبرستان » واشتد أمره ، وهزم عسا كر المعتصم مرارا ، فرماه المعتصم بالا فشين ، فما زال يقاتله حتى أخذه ولكن فى سنة ست وعشرين ومانتين غضب المعتصم على الافشين خيذر بن كاوس وحبسه إلى مات فى حبسه وأخرج فصلب الى جانب بابك كما هو مبسوط فى التواريخ .

وجاء في الانسكاو بيدية الاسلامية أن الخليفة هشام بن عبد الملك كان قد دعا ملك الترك الى الاسلام ، وأن مؤلنى العرب لم يبدأوا بالسكتابة عن الترك الا فى القرن الثالث للهجرة . فذكروا من أصنافهم « الطوغو زغوز » و « الغِزغِز » و « الكيماك » و « الغُز » أو « الاوغُز » و « القارئُق » وكان الغزغز أبعدهم مكاناً عن العرب وكان الاوغز والقارلق هم الساكنين على حدود المملكة العر بية مثل جرجان ، وفاراب وأر بيجاب . وكان الطريق منالملكة العر بية الى الصين ماراً ببلاد القاراق ، فكان المسافر يمشى ثلاثين بوماً من حدود فرغانة الشرقية فى بلاد القارلق الى أن يصل الى البحر المحيط .

وذكر ابن خرداذبه قبیلا من الترك كان یسكن بقرب مشاتی القارلق وهم « الخالاج » . وذكروا أن مدینة « خاقان ترغُش » كانت بقرب « نهر كو » وكان الترغش ینقسمون الی « تخسی » والی « آز » وكان التخسی بسكنون علی ضفاف «كو» ولهم مدينة اسمها «صوياب» . وكان الى الشرق منهم قبيل يقال له «الصيغل» وكان الى الجنوب من نهر « مارين » قبيل يقال له « يغمة » من الطوغوزغوز وفى بلادهم كانت مدينة «كالنغر » . وقال محمود الكشغرى : إن اليفمة والتخسى كانوا يسكنون على ضفاف نهر « اللى » وكان بالقرب منهم قسم من « الصيغل » وكان هؤلا، الصيغل ثلاثة أقسام « صيغل اللى » و « صيغل كالنغر » والصيغل الذين بقرب « تاراز » . وكان الأوغز يسمون جميع الترك من سيحون الى الصين « صيغل» و يقول محمود الكشغرى : إن الاوغز والقاراق كان يقال لهم « التركان » .

وذهب بمضهم الى أنه قد يكون التركمان من سلائل الايرانيين الرحالة ، وقد استتركوا بكرور الأيام ، لان سحنتهم تختلف عن سحنة سائر الترك . و يظنون أن « التاتار » هم من قبائل « الكياك » السبع ، وأصلهم من الطوغوزغوز . وقسم بعضهم الترك الى قسمين ؛ الشهالى ، والجنوبي ، وقالوا إن كلا منهما عشرة شعوب فالشهاليون هم ؛ البجنك ، والقبجاق ، والاوغز ، واليمك ، والباشكرد ، والباسميل والقاى ، واليابا كو ، والتتر ، والغرغز . و إن الجنوبين هم ؛ الجيكيل ، والتخسى واليحمه ، والاغراق ، والجاروق ، والجومول ، والاو يغور ، والتمكون ، والتحسى والتمان من من المالي ، والمرغز . و إن الجنوبين هم ؛ الميكيل ، والتحسى واليحمه ، والاغراق ، والجاروق ، والجومول ، والاو يغور ، والتمكوت ، والخيطاى أنها سكنت فى الجنوب .

ومن شعوب القسم الشمالى من كانت لهم لغات مخصوصة بهم مثل القاى والياماكو ، والتتر ، والباسميل ، ولكنهم كانوا يعرفون اللسان التركى العام . وكان الياباكو يسكنون على ضفاف النهر الكبير « يامار » الذى يظن أنه النهر الذى يقال له اليوم « أومور » وقدروى بعض المؤرخين أن جيشاً إسلامياً عبر هذا النهر فى القرن الحادى عشر للمسيح تحت قيادة أرسلان تكين ، الذى ذهب يغزو الياباكو والباسميل وأما الشعوب الجنوبية من الترك . فكان منهم شعب « الجومول » يتكلم بلغة غير التركى ، ولكنه يعرف الترك . فكان منهم شعب « الجومول » يتكلم بلغة غير عدا التركى لغة خاصة . وأما « التنكوت » فكانوا قبيلا غريباً فى الحقيقة ، سكن

في وسط الترك . وكذلك أهل « خوطان » و « التبت » فقد كانت لهم لغات خاصة بهم . وفي بلادالصين وماسين كان للاهالي لغة غير التركي ، و إنما كانوا يعرفونالتركي وفي أصناف الترك « الجاروق » وكانوا يسكنون في مدينة برقوق التي هي اليوم « ما رالباشی » وکان فی بلاد الأو یغور خمس مدن ؛ منها « بشبالق » و « قوقو » و « قره خوجه » وكانالاو يغور بوذيين بعبدون الأصنام . وقد ذكر محمودالكشغرى قبائل تركية أخرى ليست داخلة ضمن الشعوب العشرين التي ذكرناها ، من جملتها « الأدغيش » و « الكوجات » الذين كانوا في خوارزم . وقد ذكروا من جملة من هم من أصل تركى « البلغار » و « الصوغار » وذهب الكشغرى إلى أن لغة البلغار والصوغار ، والبجنك ، كلها لغة واحدة . ولكن الاصطخرى يقول : إن لغة البلغار والخزر ، تفترق عن لغة الترك . وكانت لهجات القرغز ، والقبجاق ، والأوغز، والتخسي واليغمة ، والصيغل ، والاغراق ، والكاروق ؛ تركية محضة ، و يقرب منها لغات اليمكة ، والباشكير . و بالاجمال فالترك الرحالة الساكنين بين «الايتل» و « اليامار » كانوا يتكلمون بلغة أنتى من لغات أهل المدن ، وقد كانت اللغة الصُغدية مستعملة إلى جانب التركي في المدن ، وكان يغلب على لغة الأوغز \_ أو التركمان \_ لهجة الشعوب التركية الجنوبية . ثم جاء فى الانسكلوبيدية الاسلامية ؛ أن ظهور العرب على الترك في أول الدولة العربية لم يؤثر في قضية اتخاذ الترك الاسلام ديناً ، وكانوا يروون الحديث النبوى : « إتركوا الترك ما تركوكم » . وما أسلم الترك إلا اختياراً في القرن الرابع للهجرة ( وقد ظهر لك مما تقدم أن الاسلام بدأ في الترك من أيام بني أمية ، ثم فشا فيهم لعهد المأمون والمعتصم ) .

وأنه في سنة إحدى وتسمين ومائتين للهجرة ،كان زحف الترك الوثنيين على المهلكة السامانية ، فدحرهمالمسلمون ، وفى سنة اثنين وثمانين وثلاثمائة للهجرة ، دخل الترك المسلمون بخارى واستولوا عليها . وفى القرن الخامس للهجرة فتح الترك المسلمون تحت راية بنى سلجوق بلاد الاناضول . وقد رويت أحاديث عن الرسول عليهالسلام بخلاف الحديث السابق ، أي أنه كان يحرض على تعلم لسان الترك لأنه سيكون لهم ملك طويل العهد – وأظنه من الأحاديث الموضوعة – ولم يعلم شى، عن تاريخ الحادث الذى قيل فيه إن شعباً تركيا يبلغ مانتى ألف خيمة قد أسلم فى يوم واحد . (قلت ورد هذا فى صبح الأعشى ) والمظنون أن لهذا الحادث علاقة بدولة « ألك خان » من قبيلة « أفراسياب » وكان أمراء كاشغر المسلمون استولوا على بلاد « خوطان » ولم تعلم تفاصيل هذا الاستيلاء . وكانت بلدة «كوزن » وقامة «بوغور» وغيرها معدودة ثغور الاسلام فى بلاد التركستان الصينى . وكان دخول الأتراك الذين فى الغرب متأخرا عن دخول الذين كانوا فى الشرق فى الاسلام .

وقد روى ابن الأثير أن شعبا تركيا كان يشتو في بلاد « بالازاغون » و يصيف فى بلاد « بلغار » بقرب « الاورال » قد أسلم فى شهر صفر سنة خمس وثلاثين وأر بمائة وروى أنهم كانوا عشرة آلاف خيمة . وكان « القبجاق » في أواسط القرن السادس للهجرة لمّا يدخلوا فى الاسلام ، وذلك يستفاد من كتاب قيل فيه عن وصول أمير القبجاق إلى « جند » ثم يقول صاحب الرواية عنه : رزقه الله الاسلام . وكان الروس منذ أواسط القرن الثانى عشر للمسيح يسمون جميع أصناف الترك ما عدا القبجاق « سرنيكلو بوكي » أي الطرابيش السود . ومن هؤلاء قبيلة « البكنج » يظن أن أصلها ليست من الترك بل أمة غربتية ، وهم يخالفون الأتراك الطارئين من أواسط آسية بكونهم ير بون البقر ، وقد أسلموا كسائر من أسلم من الترك . ولما تأسست سلطنة « قره خيطاى » النركية بعد سنة ثلاثين ومانة وألف مسيحية ، كان الاسلام. قد فشا في الترك ، ولكن هذه السلطنة كانت وثنية فأخذت تضطهد الاسلامولكنها لم تقدر عليه ، وكانت إمارة « بالازاغون » الواقعة في الشمال إمارة إسلامية وعند انحلال سلطنة قرة خيطاى كانت توجد إمارات إسلامية في شمالي « اللي » مثل إمارة « قارلق » و إمارة أخرى في بلاد « قلجه » وكانت بلاد « ما ناس » هي الحد الفاصل بين الترك الاسلامية وغير الاسلامية .

أما دخول الأتراك فى الأناضول وقبل ذلك فى أزر بيجان فما بدأ إلا فى زمن السلاجقة ، وقد تم تتريك تلك البلاد فيما بعد .

وفى زمن صلاح الدين يوسف ىن أيوب كان يوجد أتراك فى مصر ومنها دخلوا إلى أفريقية ، و بعد ذلك إلى الأندلس كما ذكر عبد الواحد المراكشى . ولكن لم يكن أثر يذكر للترك فى الأندلس . انتهى كلام الانسكلو بيدية الاسلامية ملخصا . وفيه بعض خطأ ، وهو فى ظنه أن الترك لم يعرفوا مصر إلا فى زمن صلاح الدين بل عرفوا مصر قبل صلاح الدين بكثير ، وقبل الفاطميين .

وآل طولون هم من التركوقيل : إنه كان فى مجلس الخلفاء الفاطميين أناس من الترك ، فبعد انصرافهم سئل عنهم فقال : هؤلاء الذين سيكونوا أمراؤنا فى الغد .

قانا : إنه في القرن الحادى عشر للمسيح كانت جيع بلاد الأناضول التي يقال لها « آسيةالصغرى» مع بلاد «قيلقية» أى « ولاية أطنة » الحاضرة ، ومع شمالى سورية كانطا كية ، واللاذقية ، ومع أرمينية كلها داخلة في ملك القسطنطينية . وكان الاسلام يومئذ منقسما إلى دولتين ؟ الحلافة العباسية في بغداد ، والفاطمية في مصر . وكانت فارس الغربية تخص بنى يويه الذين استأثروا بالأمر في بغداد وحجروا على الخلفاء العباسيين ، وأما في شرق إيران فكانت الدولة السامانية تارة في بخارى ، وتارة في سمر قند . و بقيت مستتبة إلى زمان محود الغزنوى التركي الذى استولى على خراسان وعلى قسم من بلاد العجم ، ولولم يشغل بفتوحات الهند لر بما كان تقدم إلى بغداد فشفلت الهند الدولة الغزنوية ، و بذلك اتسع المجال لدولة أخرى تركية من الغوز يقال ما « الدولة السلجوقية» . وكان آل سلجوق أتباعا للغز نويين في بادى ، الأمر ، فظهر منهم رجل يقال له طغرل بك ، واستولى على نيسابور قاعدة خراسان ، فأرادا الغزنويون ما هم من بلاد العجم ، ولولم يشغل بفتوحات الهند لر بما كان تقدم إلى بغداد فشفلت الهند الدولة الغزنوية ، و بذلك اتسع المجال لدولة أخرى تركية من الغوز يقال ما هم الدولة السلجوقية» . وكان آل سلجوق أتباعا للغز نويين في بادى ، الأمر ، فظهر منهم رجل يقال له طغرل بك ، واستولى على نيسابور قاعدة خراسان ، فأرادا الغزنويون منهم رجل يقال له طغرل بك ، واستولى على نيسابور قاعدة خراسان ، فأرادا الغزنويون منهم ربول يقال له طغرل بك ، واستولى على نيسابور قاعدة خراسان ، فأرادا الغزنويون منهم إيران ، وكرجستان ، وأرمينية .

وكان طغرل بك أحسن السلاجقة سياسة ، وأوفرهم عقلا ، فاتخذ لنفسه خطة معينة ، وصار يفتح بلداً بلداً حتى وصل الى بغداد . وكان بنو بو يه غلبوا على بغداد وحجروا يعلى الخلفاء ، وكانوا شيمة متعصبين . فجاء طغرل بك الى بغداد ورفع منار السنة ، وأيد الخلافة العباسية ، وقلده الخليفة السلطنة ، وسماه بملك الشرق والغرب . وكان فى ذلك الوقت أرسلان البساسيرى قد دعا للخليفة الفاطمى فى وسط بغداد وانهزم القائم العباسي من وجهه ، فجاء طغرل بك وهزم البساسيري وقتله ، وأعاد الخليفة الى مكانه . ثم تزوج طغرل بك بابنة الخليفة ، وعاد أمر الخلافة العباسية كما بدأ من القوة ، وانتصرت السنة أيضاً على يد طغرل بك السلجوق . ومنذ أن تمكن طغرل بك من بغداد نشر غاراته هو وأبناء عمه في بلاد الاناضول ، وأخذ ينتقص أطرافها ، فبدأ السلاجقة بأرمينية وقارس ، وأغار عليها طغرل بك بذاته سنة ٢٠٥٤ مسيحية . وكان امبراطور بيزنطية في ذلك الوقت قسطنطين التاسع المسمى «مونوماك» فمجز عن دفعهم ، وجاء بعده قسطنطين العاشر الملقب « دوكاس » فوصل الترك في زمانه إلى «سيواس» في قلب الأناضول . ثم توفى طغرل بك وخلفه ألب أرسلان ابن أخيه ، فزحف صوب مملكة الروم واستولى على « أرمينية » وهزم ملوك الأرمن وهكذا انفتحت أمامه مسالك الأناضول ، فبث فمها الغارات من كل جانب ،ووصل الى قيصرية . وتولى الأمر في القسطنطينية قيصر شديد الشكيمة اسمه « رومان ديوچينوس» فجهز الجيوشوزحف الى الأتراك، وكانت الحرب بين الفريقين سجالا. وكان ألب أرسلان قد كرٍّ راجعا الى إيران بسبب عصيان أولاد عمه عليه ، فلما فرغ من قتالهم عاد الى الاناضول فنهد اليه « رومان ديوچينوس » بمائة الف مقاتل وذلك سنة ١٠٧١ مسيحية فتلاقى الجمان في ١٩ اغسطس سـنة ١٠٧١ عند بلدة «مالازغرد» بقرب «خلاط» فدارت الدائرة على الروم ، وجرح «رومان ديوچينوس» ووقع في الأسر، وكان ذلك أعظم خطب حلَّ بالنصرانية في الشرق، وانقصم بمعركة « مالازغرد » ظهر السلطنة الرومانية البيزنطية .

ووصلت الأخبار إلى الغرب فهاج هائج جميع العالم المسيحى ورأوا أن المملكة البيزنطية أصبحت لا تصلح خصما للاسلام ، ولا حاجزا دون تقدمه صوب أورو بة . ومن ذلك اليوم تولدت فكرة الحرب الصليبيّة ، ومعناها أن المسيحيين الشرقيين لا يقدرون أن يقفوا فى وجه الاسلام ، فيجب على المسيحيين الغر بيين أن ينهضوا

و يزحفوا إلى الاسلام فى عقر داره . و برغم الحروب الصليبية لم يزل الترك يتقدمون فى آسيا الصغرى حتى بلغوا بحر مرمرة ، وذلك فى زمان ملك شاه بن ألب أرسلان و بمعاونة ابن عمهم « سليان بن قطولمش » ووصل الأتراك إلى أزمير فى سنة ١٠٨١ وأخذ ظل الروم يتقلص عن تلك البلاد الواسمة . نعم أن الصليبيين أخروا تتريك الأناضول مدة من الزمن ، ولكن عاد الاتراك فأتموا فتح هذه البلاد ، ووجدت دوله ثانية تركية غير السلاجقة وهى الدولة « الدانشمندية » التى تأسست فى «كيادوكية» وكانت لها قيصرية ، وسيواس ، وأماسيه ، وأخيراً جاه بنو عمان وخلفوا السلاجقة والدانشمندية ، وفتحوا بورسة وجعلوها دار مملكتهم ، ثم أجازوا إلى الرومللى ونقلوا دار ملكهم إلى أدرنة قبل أن فتحوا القسطنطينية .

ثم وفق الله محمدا الثانى الملقب بالفاع فاستولى على عاصمة النصرانية فى الشرق واستصنى بلاد الأناضول كلما ، وعاد فأكمل فتح الروملى واستولى على جميع ماحقات الملك القسطنطينى ، وأوغل فى بلاد البلقان حتى استولى على بلاد الصرب و بوسنة ، وأكمل خلفاؤ معمله فاستولوا على جميع الممالك التى فى شبه جزيرة البلقان وأدخلوها فى الحكم العثمانى ،واستلحقوا مملكة المجار ، ووصلوا إلى بولونية ، وحصروا فينا ، ولولا قليل لكانت سقطت فى أيديهم . ولم يبدأ تقلص الأتراك عن شبه جزيرة البلقان إلا عند ظهور الروسية ، فأصبح الترك بازاء عدوين كبيرين مماً ؛ السلطنة الألمانية ، والسلطنة الروسية . فأصبح الترك بازاء عدوين كبيرين مماً ؛ السلطنة وربضها الذى ينتهى عند أدرنة . وسنذكر شيئاً عن تتمة تاريخ الأتراك التي في مع ما

ونعود إلى تاريخ الترك فى أيام زحف المعول من الشرق إلى الغرب فنقول : إن المغول شعب آخر غير الترك ولكنهم من أصل واحد، وقد دخل من المعول كثير فىالترك فصاروا منهم ، ولما زحف جنكيز خان وأعقابه كان يقال لهم «المعول» و يِقال لهم أيضاً « التتار » ولكن بعد أن أسلمت الدولة المغولية فى القرن الرابع عشر للمسيح غلب على المغول اسم التتار . فتأسست سلطنة فى « قازان » وسلطنة أخرى فى « استراخان » وسلطنة أخرى فى « القريم » وكلها كانت دولا تترية إسلامية . ثم تأسست دولة تترية إسلامية فى « سيبريا » بقرب « طو بولسك » الحاضرة وغلب اسم التتار على جميع الأتراك غير العثمانيين . وهدذا هو اصطلاح الروس واصطلاح كثير من الأوربيين . وذلك بأن يسموا بالترك أتراك السلطنة المثمانية و بالتتر الأتراك الذين فى الروسية الحاضرة .ومن هؤلاء شعب يقال لهم « الأوز بك » تغلبوا فى القرن السادس عشر السيحى على « مجارى » و حيوه » وأزالوا مملكة من الترك فكانت لهم دولة فى بلاد « القولغا » . ثم غلب عليهم شعب تركى آخر اسمه « الكلموك » . ومن الشوب التركية المروفة شعب يقال لهم «كانوا على » من الترك فكانت لهم دولة فى بلاد « القولغا » . ثم غلب عليهم شعب تركى آخر مستقلين ، و إن كانوا جيراناً للأوز بك .

وقد كانت تأست فى «كاشغر » من التركستان الصينى دولة تركية على أثر سقوط دولة الجغطاى ، واتخذت الاسلام دينا فى أواسط القرن الرابع عشر ، أى مذ نحو أر بعمائة وخمسين سنة . واشتهر منها أمير يقال له « محمود خان » اعتنى جدا بنشر الاسلام . وكان المغولى أو التركى الذى لا يلبس عمامة يدق له مسمار فى رأسه!! وأخذت الديانة البوذية تتقهقر من تلك الديار ، وكان « الأو يغور » من أشهر شعوب الترك لا يزالون بوذيين ، فانتشر الاسلام فيهم أيضا . ولم يبق على البوذية إلى يومنا هذا إلا قسم منهم يقال لهم « الأو يغور الصغر » .

ومما يجب أن يعرف أن الأنراك العمانيين هم من جنس الترك الذى يقال له « التركمان » . وهؤلاء التركمان منهم قسم يقال له « الخروف الأسود » وقسم آخر يقال له « الخروف الأبيض » . وقد انتشروا فى غربى آسية ، ودخلت منهم أقوام فى البلاد العربية . وفى القرن الثامن عشر والتاسع عشر للمسيح تغلب « الكلموك » على هؤلاء التركمان كما تغلب الكلموك على « الغرغز » و « القزق » ثم سقطت دولة « البكلموك » . ومن الغرغز فرقة تسكن فى بلاد « ينى زاى » و يقال لها اليوم • خاكاس » ليسوا كسائر أصناف الترك تابعين للمدنية الاسلامية ، كما أنه يوجد فى
• جبال الألطاى » ترك غير مسلمين ، والروس يقولون لهم « كَلْموك الجبال » وليس
• ولا ، مسامين . وكذلك الأمة المسماة « بالياقوت » هم أتراك غير مسلمين ، ولغتهم لغة تركية قديمة . وقد كانت جيم البلاد إلى النصف الأول من القرن السادس عشر للمسيح من شبه جزيرة البلقان ، وشطوط البحر الأسود إلى الصين ممالك إسلامية متصلة كان شبه جزيرة البلقان ، وشطوط البحر الأسود إلى الصين ممالك إسلامية متصلة كان شبه جزيرة البلقان ، وشطوط البحر الأسود إلى الصين ممالك إسلامية متصلة كان شبه جزيرة البلقان ، وشطوط البحر الأسود إلى الصين ممالك إسلامية متصلة كان شبه جزيرة البلقان ، وشطوط البحر الأسود إلى الصين ممالك إسلامية متصلة كان ورد في الانسيكاو بيدية الاسلامية ، ولكن كان قد بدأ دخول هذه المالك في دور المحطاط ، فتقلص ظل المدنية وعادت البداوة القديمة . وكان قد بدأ الروس من ذلك المهد يتغلبون على من جاورهم من الترك ، فاستولوا على مملكة « قازان » سنة ٢٥٠ من المارة إلى المار بن يعلمان كان قد بدأ الروس من ذلك ألمهمد يتغلبون على من جاورهم من الترك ، فاستولوا على مملكة « قازان » سنة ٢٥٠ يالمار بة تحميا المارك ، فاستولوا على مملكة « قازان » المارك المار بنه يعلمان المون إلى المود بن المارين المارية المارك ، فاستولوا على مملكة « قازان » النه ٢٥٠ يعلي بن المارك ، فاستولوا على مملكة « المارك ، مانه ٢٥٠ يعلي مملكة « المارك ، فاستولوا على مملكة « المارك ، فالمار بة ألمار بة ألمار بة المون بن المراك المارك ، فالمولا مارين المرك المارك ، مالك المارك المارك ، مالك الماركة المارك ، مالكة مالكة « المارك ، مالك مالكة مالكة مالك المارك ، مالمارك المارك ، مالك مالكة مالك مالك المارك ، مالم مالكة مالك مالك ، مالك مالكة مالكة مالك ، مالك مالك ، مالك مالك ، مالك مالك المالك ، مالك ، مالك مالك ، مالك مالك ، مالك مالك ، مالك مالك مالكة المارك ، مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك ، مالك مالك ، مالك مالك ، مالك مالك ، مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك مالك ، مالك مالك مالك

ومذ ذلك الوقت أخذ الروس يزحفون صوب الشرق فيستولون على مملكة تملكة من هذه الممالك التركية الاسلامية ، واتفقوا مع الصين على أنه لا يجوز أن يبق للاسلام ملك من بحر الخزر إلى حدود الصين . فالذى لم يدخل تحت حكم الروسية يحب أن يدخل تحت حكم الصين ، وقد انعقد هذا الاتفاق بين الروسية والصين بمعاهدة تاريخها ( ٢٢ فبراير ١٨٨١ ) و برغم هذا فيقول « بارتولد » محرر هذا الفصل من وأنه بعد الانقلاب الروسى والحكومة البلشفية تأسست للأتراك فى الروسية جهوريات وأنه بعد الانقلاب الروسى والحكومة البلشفية تأسست للأتراك فى الروسية جمهوريات من منه لموسكو مثل جمهوريتى « الأوز بك » و «التركيان » وجهورية « أذر بيجان » من القوقار . و بالاجال فللأتراك تحت حكومة السوقييت الحاضرة سبع جمهوريات لها منبع استقلال ؟ وهى جمهوريتى « الأوز بك » و «التركان » وجمهورية « أذر بيجان » مربع استقلال ؟ وهى جمهوريتى الأوز بك » و مناتركان » وجمهورية « أذر بيجان » مربع نواح لها أيضا إدارة مستقلة ، وأ كثر أهلها من الترك وهى ؟ بلاد قره كاى و جمهورية المائل المائرة ، وجهورية الفرغز ، وجمهورية المائين ما مربع نواح لها أيضا إدارة مستقلة ، وأ كثر أهلها من الترك وهى ؟ بلاد قره كاى و بالكار ، وقره كالبكيك ، وأو يرات . ويقول إن هذا الدور قد أحمار المائل و بالكار ، وقوه كالبكيك ، وأو يرات . ويقول إن هذا الدور قد أحمار المائل المائل الما مائل المائل من التركير أهلها من الترك وهم ؟ بلاد قره كاى و بالكار ، وقره كالبكيك ، وأو يرات . ويقول إن هذا الدور قد أحيا أماء المائل و باركار ، وقره كالبكيك ، وأن أكثر هولا، الأتراك قد عولوا فى الكتابة على الحروف اللاتينية . أما « الكوڤاش » و «الكاكاس » و « الاو برات » فقد بقوا متمسكين بأحرف الهجاء الروسية . اه

قلنا : إن السبب فى هذا هو الدعاية الأنقرية والدعاية البلشفية نفسها ، فان كلا من موسكو وأنقرة أخذتا بالحروف اللاتينية ، فالأتراك المسلمون فى الروسية قلدوا فى ذلك أنقرة ، وأما الأتراك غير المسلمين مثل « الكاكاس ، والاو يرات » فبقوا متمسكين بالحروف الروسية ، وذلك لأنه لا يجمعهم بأنقرة جامعة اسلامية حتي يقلدوها ، وقد بلغ من انقلاب الأوضاع أن صارت الحروف اللاتينية هى موضوع دعاية الأتراك المسلمين ! و يقلد بمضهم بعضاً فيها ، وأن الأتراك غير المسلمين لا يعرفونها . وجاء فى الانسيكلو بيدية أنه فى إحصاء سنة ١٨٨٥ كان عدد الترك فى الروسية ٣ مليونا وقيل إن هذا العدد مبالغ فيه ، وأن أتراك الروسية ليسوا غير ١٢ مليوناً ، وأن جميع الأمة التركية فى العالم ثلاثون مليونا . ولكن كتّاب الأتراك ومؤلفيهم يجعلون مايونا وقيل إن هذا العدد مبالغ فيه ، وأن أتراك الروسية ليسوا غير ١٢ مليوناً ، وأن الترك أكثر من هـذا العدد بكثير . فأحمد أغاييف يقول : إنهم من سبعين إلى ثانين مليوناً ، ومصطنى كال باشا يقول : مائة مليون ! انتهى ما فى الانسيكلو بيدية الإسلامية .

والحقيقة أن الذين قالوا إن الترك بأجمعهم ثلاثون مليونا قد نقصوا عددهم كثير كما أن كتّاب الترك قد يكونون زادوا العدد على ما هو فى الحقيقة ، ولا شك أن الترك الذين فى الروسية لا يقلون عن ثلاثين مايونا ، كما أن الترك الذين فى التركستان الصيى يباغون عشرة ملايين ، فيبقى ترك الأناضول ومن يليهم من الترك الذين فى تراقية ، وبلاد البلغار ، ورومانيا ، فهؤلا ، كلهم لا يقلون عن خمسة عشر مايونا . و يجب أن نضيف إلى هذا العدد أتراك إيران وهم أر بعة إلى خمسة ملايين ، فالجيم ستون مليونا ، وهذا أقرب تعديل .

وقد جاء فى «صبحالأعشى» فىالجزء الخامس خبر كيفية استيلاء الترك على بلاد الاناضول بعد أن كانت كلمها للروم قال : إن ثغور المسلمين كانت من جهة الشام « ملطية » ومن جهة أذر بيجان « أرمينية » إلى أن دخل بعض قرابة « طعرل بك » ۱۱۰ تعلیقات الامیر شگیب علی آبن خلدون

أحد ملوك السلجوقية فى عسكر إلى بلاد الروم هذه فلم يظفروا منها بشىء ، ثم دخلها بعد ذلك « ممانى » أحد أمرائهم بعد الثلاثين وأر بعمانة ففتح وغنم ، وانتهى في بلادهم حتى صار من القسطنطينية على خمس عشرة مرحلة . ثم فتح « قطمش » ابن اسرائيل بن سلجوق « قونية » و « أقصرا » وأعمالها . ثم وقعت الغتنة بين قطلمش وبين ألب أرسلان السلجوقى وقتل قطلمش فى حربه سنة ست وخمسين وأر بعمائة ، وملك البلاد من بعده ابنه سليمان ومات سنة ثمان وسبعين وأر بعمائة . وملك بعده «قلجأرسلان» ثمخَلَفَهُ بقونية وأقصرا ابنه مسمود . ثم توفى مسعود سنة إحدى وخمسين وخمسمائة ، وملك بعده ابنه قلج أرسلان . وهـذا قسم المملكة بين أولاده ؛ فأعطى قونية وأعمالها ابنه غياتالدين كيخسر و ، وأعطى أقصَرًا والسيواس ابنه قطب الدين ، وأعطى «دوفاط» ابنه ركن الدين ، وأعطى انقرة ابنه محي الدين وأعطى ملطية ابنه عز الدين قيصر ، وتخلى الىابنه غياث الدين عن الأبلستين ؛ ولابنه نور الدين محمود عن قيسارية ، وأعطى أماسية لابن أخيه . ثم ندم على هذه القسمة وأراد انتزاع هذه الأعمال من أولاده فخرجوا عن طاعته ، إلاَّ ابنه غياث الدين فإنه بتي معه . وحاصر قلج أرسلان ابنه محموداً في قيسار ية فتوفىوهو محاصر لها سنة ٥٨٨. ووقعت الحروب بين الإخوة ، وتغلب عليهم أخيراً ركن الدين صاحب « دوفاط » وخلفه ابنه قلج أرسلان ، ثم قبض عليه أهل قونية وملَّـكوا عمه غياث الدين كيخسرو ، و بقى حتى قتل فى حرب مع صاحب القسطنطينية ، وملك بعده ابنه كيكاوس الغالب بالله ، و بقى حتى مات سنة ٦١٦ . وخلفه أخوه علاء الدين فتوفى سنة ٦٣٤ . وملك بعده ابنه غياث الدين كيخسر و وتوفي سنة ٦٥٤ . وملك بعده ابنه علاء الدين .

ولما جاء المغول واستولوا على بغداد كان الملك لعز الدين كيكاوس ، وركن الدين قلج أرسلان ، فخضما لهولاكو سلطان المغول . و بعد هلاك هولاكو غلب ركن الدين على جميع ملك الترك فى الأناضول ، وكان هولاكو أقام رجلا اسمه «ألبرواناه» وكيلا من قبله فى بلاد الأناضول ، فغلب على ركن الدين قلج أرسلان ثم قتله ، وحجر على 111

ابنه غياث الدين كيخسرو . وفى تلك الأيام دخل الملك الظاهر بيبرس صاحبالديار المصرية إلى بلاد الروم سنة ٦٧٥ ولقيه «صمغان بن بيدو» الشحنة من « جهة التتار » فهزمهم ، وثار بيبرس إلى قيسارية فملكهاوجلس على تخت آل سلجوق بها ، ثم رجع إلى مصر . و بلغ ذلك «ابغا» بن هولا كو صاحب ايران ، فسار في جموعه إلى قيسار ية ورأى مصارع قومه فشق عليه ، واتهم « البر واناه » بممالأة الظاهر بيبرس فقبض عليه وقتله ، واستقل بالملك غياث الملك بن ركن الدين قلج أرسلان ، و بقى فى الملك حتى قتله أرغون بن أبغا صاحب ايران سنة ٦٨٦ وجعل مكانه مسعود ابن عمه كيكاوس وجعل شحنة في الأناضول رجلا اسمه «هولاكو » وليس لمسعود بن كيخسر و من الملك إلاَّ الاسم . و بعد ذلك استقل الشحنة بالمملكة ، وصار ملوك التتر يرسلون إلى الأناضول شحنة بعد شحنة \_ أصل معنى الشحنة حامية البلد من قبل السلطان \_ وربما عصى عليهم بعض هؤلاء فلجأوا إلى صاحب مصر ، وكثهرا ماتقلدوا الامارة بعهد من صاحب الديار المصرية مثل « الناصر محمد بن قلاوون » وصارت الأناضول من مضافات الديار المصرية ، وكان في بلاد الأناضول \_ وصبحالاً عشى يقول بلاد الروم \_ : طوائف كثيرة من التركمان كان « السلاجقة » يستعينون بهم في الحروب ، فظهر منهم أمرا. وأسسوا ممالك مثل « أولاد قرمان » أسحاب « أرمناك » و « قسطمونية » و «بنو الحيد » أصحاب «أنطالية» . و « بنو آيدين» أصحاب البلاد التي يقال لها «أزمير» اليوم . و « بنو منتشة » و بلادهم إلى الجنوب من أزمير . و « بنو أورخان بن عُمان جق » وهو صاحب « بورسة » . وكان قد اتخذ بورسة داراً لملكه ، لكنه لم يغارق الخيام إلى القصور . وكان ينز ل بخيامه في ضواحي بو رسة ولم يزل على ذلك إلى أن مات. قال القلقشندى في صبح الأعشى : وملك بعده ابنه « مراد بك » وتوغل في بلاد النصرانية فيما وراء الخليج القسطنطيني في الجانب الغربي ، وفتح بلادهم إلى أن قرب من خليج البنادقة ، وصير أكثرهم أمراء ورعايا له ، وأحاط بالقسطنطينية من كل جانب حتى أعطاه صاحبها الجزية . ولم يزال حتى قُتل في حرب الصقالبة سنة ٧٩١ وملك بعده ابنه أبو يزيد فجرى على سنن أبيه ، وغلب على البلاد فيما بين سيواس

وانطالية والعلايا ، ودخل بنو قرمان وسائر التركمان فى طاعته ، ولم يبق خارجاً عن ملكه إلاً « سيواس » التى كانت بيد قاضيها ابراهيم المتغلب عليها ، و « ملطية » الداخلة فى مملكة الديار المصرية ، ولم يزل أبو يزيد حتى قصده « تمرلنك » بعد تخريب الشام فى سنة ثلاث وثمانمائة ، وقبض عليه فبتى فى يده حتى مات . وملك بعده ابنه « سليمان شلبى » و بتى حتى مات . وملك بعده أخوه « محمد بن أبى يزيد ابن مراد بن عمان جق » وهو القائم بمملكتها إلى الآن . انتهى بتصرف .

قلنا : أيام زحف جنكيزخان على بلاد خوارزم جا. رجل يقال له « سليمان شاه ابن كيَّالب » من بعض قبائل « الأوغوز » ومعه خمسين ألفاً من قبيلته ونزل على شواطى، الفرات بين أرزنجان وخلاط ، وذلك في سنة ١٢٢٤ مسيحية ، وتوفى سليمان شاه هذا غريقاً في الفرات ، وبعد وفاته رجع أكثر قومه إلى خراسان و بقي منهم أر بعائة عائلة مع ولديه « دندار » و « أرطغرل » . وتقدم أرطغرل إلى الغرب وكانت حصلت في ذلك الوقت حرب مع « علا. الدين السلجوقي » فخدمه أرطغرل ونصره ، فأقطعه السلجوقي إقطاعات معلومة مكافأة له ، ثم تقدم عنده فأقطعه بلاداً على مقربة من « ينى شهر » . وولدلا رطغرل ولد سماه عثمان ، وكان عثمان يخطب ابنة شيخ من الأولياء اسمه (آده بالي ) ووالدها يأبي أن يزوجه بها ، فرأى يوماً فيما يرى النائم أنه تزوج بملك خاتون ابنة الآده بالى وخرج من حجرها هلال وصعد إلى صدرها ، ثم ظهرت من جوانبها شجرة عمت البر والبحر ، إلى آخر ما تحدثوا عن هذا الحلم ، فلما أصبح الصباح قص رؤياه على الشيخ الآده بالى فأزوجه ابنته ، وولدت له أبنه أورخان • وكان عُمان كبير أولاد أرطغرل ، وكان المقدم عند مسلطان قونية فحسده الأمرا. على حظوته عند السلطان ، ثم ملك عثمان بلدة « قره حصار » وزاد السلطان في إقطاءه ومنحه حق ضرب السكة ، وصار اممه يقرن باسم السلطان في صلاة الجمعة ، وكان ( المغول ) قد غزا بلاد الاناضول سنة ١٣٠٠ للمسيح ، فانهزم علا. الدين الثالث الذي كان يقال له سلطان الروم ، والتجأ إلى « ميشيل باليوغ » ملك القسطنطينية ، فمات في حبسه . وصار كرسي ملك الإسلام في الروم فارغاً . فتولى عدة أمراء منهم « بنو قرمان » ومنهم « بنو قرمسى »ومنهم « بنو صاروخان» ومنهم « بنو آيدين » ومنهم « بنو حميد » ومنهم « بنو منتشه » ومنهم « بنوعثمان» الذين كان بيدهم ينى شهر وما والاها .

وكان عثمان شديد البأس صارماً ، وكان لا يزال للقسطنطينية قلاع و بلاد فى الأناضول ، فأرسل عثمان الى قواد هذه القلاع يخيّرهم بين الاسلام أو الخضوع له وكان له صاحب من الروم اسمه « ميشيل كيوز » فأسلم ، وأقطعه عثمان بلاداً ، وهذا هو جد عائلة « ميكال أوغلو » التى لها ذكر شهير فى الدولة العثمانية . وخضع له بعض أمراء الروم وأذوا الجزية ، ثم استولى ابنه أورخان على بورسة أخذها من أيدىالروم وكانت أحصن بلدة فى آسية الصغرى ، وذلك الفتح كان سنة ١٣٣٦ مسيحية . ومات عثمان وحزن عليه قومه لأنه كان بطلا مغوارا ، وهو الذى أسس هذا الملك فقيل الدولة العثمانية من ذلك الوقت ، وكان زاهداً يقتدى بأصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم ، ولم يكن يدّخر مالا بل يوزع كل ما يدخل فى يده على أصابه وكان يعيش فى بيته من قطيع غلم لا يزال من ذريته حتى اليوم فى نواحي بورسه .

بو يع للسلطان عثمان مؤسس السلطنة العثمانية في سنة ٦٩٩ تسع وتسعين وستمائة . وقد كان الادبالى الذى تزوج السلطان عثمان ابنته من علماء القرامان ، وتفقه في البلاد الشامية ، وكان عاملا عالماً عابداً زاهداً ، وكانوا يرجون اليه بالمسائل الشرعية

ومن العلماء المعروفين فى أيام عثمان ؛ المولى طوسون ختن الأدبالى ، وقد قرأ عليه وقام مقامه فى أمر الفتوى . ومنهم المولى خطاب بن أبى القاسم القره حصارى ، قرأ أيضاً فى البلاد الشامية ، وله شرح نافع على منظومة الشيخ عمر النسفى فى الخلافيات . ومنهم مخلص بابا من بلاد قرامان ، وكان يرافق السلطان عثمان فى فتوحاته . ومنهم ابنه عاشق باشا ، وكان عابداً زاهداً متصوفاً . ومنهم ابن عاشق باشا المذكور ، وكان أيضاً على قدم الصلاح نظير آبانه . ومنهم العارف بالله الشيخ حسن ، وكانت له زاوية ببلدة بروسه .

( ۸ – تعليقات )

وكان أكبر أولاد عثمان علاء الدين ، إلا أنه كان مشغوفاً بالعلم ، محبًّا للمزلة فمهد عمان بالملك لولده أورخان ، فعرض أورخان على أخيه الأكبر قسمة المُلك فأبى علا. الدين ، وأراد الاءتزال جانباً واختار أن يقيم على ضفة نهر « نيلوفر » الجارى فى مرج بورسة ، فعرض عليه أورخان نصف قطعان الغم التي خلفها لهم أبوهم فرفض أيضا ، فقال له أورخان : من حيث أنك رفضت أن تأخذ حصتك من الغنم والبقر والخيل ؛ فانى أعرض عليك أن ترعى رعيتى وتكون وزيرًا لى ، فلم يسعه إلاً القبول وصار وزيراً لأخيه ، وأحسن الادارة . وكان عُمان لم يضرب السكة باسمه فالذى ضربها هو ولده علا. الدين في أيام أخيه أورخان ، ثم جعل علا. الدين للمملكة جيشا دائما . ولكن هذا الجيش لم يطل أمره ، فاتفق أورخان وأخوه علاء الدين على حله ، واعتمدا على طريقة أخرى أشاربها خليل جندرلى ، وهي تأسيس وجاق الانكشارية ، وكانوا يأتون بأحداث من أبناء النصاري وغيرهم فيربونهم في الاسلام ، فأكثر الانكشارية هم من هؤلاء . ولما أسسوا هذا الجيش باركه « الحاج بكتاش » وهو الذي أعطاه اسم « يني شارى » وفي البداية لم يكن هذا الوجاق أكثر من ألف جندى ، ولكنه 'صار يزداد سنة فسنة . وقضية أخذ أولاد النصارى وتربيتهم فى الاسلام وجعلهم جنودا كان المهانيون قد أخذوها عن الروم أصحاب القسطنطينية الذينكانوا إذا غزوا بلاد الاسلام سَبَوَا كثيرًا من الأولاد ور بوهم في النصرانية ، وجعلوهم جندا يقاتلون به المسلمين . ولما استولى « نيقو فور فوقاس » على حلب سى عشرة آلاف ولد من أهلها ورباهم في دار ماكه وعمَّدهم وصيرهم من أعز جنوده . وكذلك عندما استولى « البطريق ميشيل بورتسنريس » على انطاكية سنة ٩٦٩ سبي من أولادالمسامين عشرة آلاف أيضا ور بتوهم في القسطنطينية فخرجوا نصارى وصاروا جندا . فالعثمانيون لم يعملوا إلى ما عمله البيز نطيون من قبل ورتَّب أورخانوأخوه عدة أصناف منالجيوش ؛ منهمالجيشالذي يقال له «العَزَّب» ومنهم الخيالة وهم أنواع « السباهية » و « السلحدار ية » و « العلوفه جية » و « النُرَ باء » و « المسلمان » و « الایکنجی » و بقیت قیادة الایکنجی \_ وهم

الكشافة \_ في ذرية عائلة ميكال أوغلي مدة أعصر .

وجمل أورخان وأخوه مدينة بورسة قاعدة المملكة ، وأخذا يفتتحان كل يوم بلدا جديداً وحاصرا « نيقية » التى كانت العاصمة الثانية لمماكة الروم ، و بعد حصار سنتين أخذاها عنوة وهى البلدة التى انمقد فيها المجمع النيقى الذي به تقررت المقيدة الـكاثوليكية ، فحوّل الأتراك كنيسة المجمع المقدس جامعا . وأسس أورخان وأخوه فى نيقية مدرسة عالية وملجأ للفقراء ، وشيّدا فيها عمارات كثيرة ، وعهدا بقيادة موقع نيقية إلى « سليمان باشا » كبير أولاد أورخان الذى صار فيما بعدخلفا لعمه علاء الدين فى الوزارة .

ثم مضى العثمانيون فى فتوحاتهم فاتسعت المملكة وكان أولاد أمير « قَرَسِى » قد اختلفوا بعد موت والدهم ، فوضع أورخان يده على هذه الامارة . وعمرت بورسة فى ذلك الوقت واجتمع فيها العلماء ، والأدباء ، والشعراء ، وصارت عاصمة حقيقية ، ولا تزال عماراتها ومآثرها إلى اليوم تدهش الأبصار . وفيها مدافن ستة من السلاطين آل عثمان . وكان « دوشان » ملك الصرب جمع الصقالبة وافتتح بلاد البلغار وأراد أن يزحف على القسطنطينية فأرسل ملك القسطنطينية « يوحنا باليولوغ » دوشان مات قبل أن يزوجه ابنته حتى يستعين به على قتال الصقالبة . ولكن دوشان مات قبل أن يتمكن من الزحف على بيزنطية ، وفي سنة ٢٣٠ أجازسليان باشا وارد أن يزحف مع القسطنطينية فأرسل ملك القسطنطينية « يوحنا باليولوغ » وأراد أن يزحف على القسطنطينية فأرسل ملك القسطنطينية « يوحنا باليولوغ » وارد أن يزحف مع القسطنطينية فأرسل ملك القسطنطينية « وحنا باليولوغ » وعرض على أورخان أن يزوجه ابنته حتى يستعين به على قتال الصقالبة . ولكن واستولوا على « مدينة غاليبولى » على الدردنيل ، ثم على «كونور » و « بو لايير » واستولوا على « مدينة غاليبولى » على الدردنيل ، ثم على «كونور » و « بو لايير » و « مالاجره » و « ابسالة » و « رودُستو » و بينا سليان باشا يتقدم فى الفتوحات تردًى به جواده فات ، ولم يلبث أبوه إلى أن لحق به .

بو يع للسلطان أورخان بالسلطنة فى سنة ست وعشر ين وسبعائة ، وقد نبغ فى زمانه المولى داود القيصرى القرامانى ، قرأ فى مصر ، وكان له قدم راسخة فى التصوف ، وشرح فصوص ابن العربي . ولما بنى السلطان أورخان مدرسته فى بلدة ازنيق انتدبه للتدريس بها . ومنهم المولى تاج الدين الكردرى ، وكان فقيهاً علامة ، ولما مات داود القيصرى

جعله السلطان أورخان مكانه فى التدريس . ومنهم ااولى علاء الدين الأسود ، وقرأ فى بلاد العجم وله مؤلفات ، ودرس فى مدرسة ازنيق . ومنهم المولى خليل الجندرى وهو أول قاض من قضاة العساكر ، وصار فيا بعد وزيراً ، وكان من أقارب الشيخ أدبالى . ومنهم المولى محسن الفيصرى ، وقرأ فى البلاد الشامية ، وله نظم فى علم الفرائص وشرح عليه . ومنهم الشيخ الغزال ومولده ببلدة ( : وى ) من بلاد العجم ، وكان يركب الغزال ، وحصر فتح بروسه مع السلطان أورخان وكان متجرداً عن العلائق الدنيوية ، وكان السلطان أورخان يحبه حاجاً ؛ فأفطعه موضعاً قريباً من مقامه مع ماحوله من القرى فلم يتبل ذلك الشيخ وقال : الملك والمال هما مما يلزم الملوك والأمرا. ومما لا يحتاج اليه الفقرا . ومنهم الشيخ العالم بالله قره جه احمد ، وأصله من ماحوله من القرى فلم يتبل ذلك الشيخ وقال : الملك والمال هما مما يلزم الملوك والأمرا. ومما لا يحتاج اليه الفقرا . ومنهم الشيخ العالم بالله قره جه احمد ، وأصله من بلاد العجم معلك مسلك الزهد . ومنهم الشيخ العالم بالله أخوى أوران . ومنهم الشيخ المجذوب موسى ابدال ، حضر مع السلطان أورخان فتح بروسه . ومنهم المال ما من الميز الميزا. موسى ابدال ، حضر مع السلطان أورخان فتح بروسه . ومنهم الدال مراد وهو أيضاً موسى الم الذل المان المين العارف بالله أخوى أوران . ومنهم الشيخ المجذوب موسى الم الذلك الميخان أورخان فتح بروسه . ومنهم الشيخ المالي من بلاد العجم معرر فتح بروسه مع السلطان أورخان فتح بروسه . ومنهم ابدال مراد وهو أيضاً معشروا ذلك الفتح .

ثم جلس على كرسى السلطنة مراد بن أورخان أخو سليمان باشا ، وكان سلطانا عظيما فى حب الفتوحات ، وحسن التدبير ، وهو الذى استولى على « أدرنة » فى البر الأور بى ونقل اليها كرسى ملكه ، وهى من أهم المدن واقعة فى ملتقى ثلاثة أنهار ومن أدرنه زحفت جيوشه فاستولت على «كملچنه » فى « تراقية » وعلى «ڤاردار » و « فيليپولى » و بنى مراد جامعاً كبيراً فى « أدرنة » .

ولما رأى أهالى بلاد البلقان تقدم العُمانيين وتوالى فتوحهم ؛ هالهم الأمر وعمدوا إلى مصادمتهم ، وكان البـابا « أو ر بانوس الخامس » نادى بالحرب الصليبية فزحف « أوروشق الخامس » ملك الصرب ومعه أمراء بوسنة ، والفلاخ ، والمجر قاصدين الأتراك فى أدرنه . وكان السلطان مراد يحاصر بلدة « بينا » فى الاناضول فالتقاهم الحاج « إلبِيكى » من قواد مراد وهزمهم هز يمة شنيعة سنة ١٣٦٣ ، واستولى الترك على أثر هـنّه الوقعة على « قيزِلْ أغاج » و « يَانْبُول » و « إِسْتِيمان »

و «سَمَاكُوف» . ثم رجع مراد فاستولى على « قِرْقَ كَلْدِسَه » و«آيدوس » ومُدُن أخرى . وفي تلك المدة أزْوَج مراد ابنه بايز بد المسمى « يِلْدِرِم » الذي تقدم أنَّ تيمورلنك أخذه أسيرا ، وذلك من ابنة أمير «كوتاهية » واستولى عليها . وأُجْبَرَ أمير حميد في الأناضول أن يبيعه إمارته ، وسرّح « تيمور طاش » أحـد قوّاده فافتتح « مناستير » و « بيرايبهَ » و « إشتيب » فى بلاد الصرب ، وافتتح أيضاً « صوفيا » من بلاد البانار . ثم سرّح جيشا آخر بقيادة الصدر الأعظم « خير الدين » فافتتح «سلانيك» . وكان خير الدين هذا من أحسن الوزراء تدبيراً ، فلما مات طمع أعداء العُمانيين ، وزحف البلغار من جهة أوروبة ، وأمراء قرامان في الأناضول في وقت واحد ؛ فأسرع مراد إلى صدّ أمير قرامان وهزمه وأسره ، وعاد إلى البلقان لقتال الصرب والبلغار ، وزحف الوزير « على باشا » فاستولى على بلاد البلغار ، وأسر « سيسمان » ملك بلغار يا ولم يقتله ، وعيَّن له مرتبا يميش به . وصار ابن ملك البلغار من أتباع السلطان . وأما ملك الصرب « أليعازر » فكان قد جمع جموعه وزحف بالصرب والارناؤوط ، فالتقى الجمان فى صحراء « قوصوًه » فكانت معركة من أشد ما عرف التاريخ ، وانهزم الصرب وأحلافهم ، و بينها السلطان مراد يسير على أشلاء قتلى الصرب نهض أحد الجرحي فأغمد فيه خنجره ، فجرح السلطان جرحاً بليغا مات به ، ولكن بعد أن أمات اليعازر ملك الصرب .

وكان لقبه عند الناس «غازى خداوندكار» بوبع له سنة إحدى وستين وسبعائة ونبغ فى زمانه المولى محمود قاضى بروسه ، وَكان قاضياً بالمدل تقياً متورعاً ، وكان له ولد اسمه محمد فبرع فى العلوم إلا أنه مات شابا . وكان له ولد آخر اسمه موسى باشا ارتحل إلى بلاد العجم وقرأ على علماء خراسان وما وراء النهر ، و بلغ شهرة عظيمة واتصل بخدمة ملك سمرقند «أولغ بك» ، وكان هذا الملك محباً للعلوم الرياضية ، فقرأها عليه لأنه كان من علماء هذه العلوم ، ومن المؤلفين فيها ، وشرح أشكال التأسيس فى الهندسة ، وله كتاب فى علم الهيئة ، وقرأ على السيد الشريف ولكن لم تحصل المادسة ، وله كتاب فى علم الهيئة ، وقرأ على السيد الشريف ولكن لم تحصل

الشييخ جمال الدين محمد بن محمد الاقصرائي ، كان علامة في العلوم العقلية والنقاية ، وله كتب منها كتاب في الطب ، و يقال إنه من نسل الفخر الرازى . ومنهم المولى برهان الدين أحمد قاضى أرزنجان ، وكان عالما فاضلا ورعا وصار أميرا على أرزنجان وقتل في أواخر سنة ثمانمائة في حدى الوقائع . ومنهم الحاج بكتاش ، وكان من الأوليا . وجاء في « الشقائق النعانية في علماء الدولة العثمانية » أنه انتسب إليه فيا بعد بعض الملاحدة نسبة كاذبة وهو برى . منهم . ومنهم الشيخ محمد الكشترى ، أصله من العجم توطن بروسه . ومنهم بيوستين بوش ، أصله من العجم بنى له السلطان مراد زاوية في قصبة بنى شهر .

ثم تولى السلطنة بعد مراد ابنه « بايزيد يلدرم » أى الصاعقة . وفى أيام بايزيد صارت مملكة الصرب تابعة للملكة العثمانية ، ولكن بقى « إتيان بن أليمازر » أميرا عليها يؤدى الجزية لبايزيد . وكانت بقيت لمماكمة القسطنطينية في الأناضول بلدة فيلادلفيا والأتراك يقولون لها « آلاشِهر » فأراد السلطان بايزيد أن يلحقها بمملكته وحاصرها ، فأرسل السلطان إلى ملك القسطنطينية باليولوج بأن يأمر القائد بتخليةاابلدة فزحف باليولوج إلى البلدة وأجبر أهلها على تسليمها لاسلطان . وفى ذلك الوقت استولى السلطان على إمارة « آيدِين» وعلى قسم من إمارة « قُرامَان » ثم حاصر بايزيد القسطنطينية وزحف صوب بلاد «الفلاخ» من رومانيا الحاضرة ودوَّخها حتى ارتضى أهلها بدفع الجزية . ثم استولى بايزيد على مملكة « قرامان » كلها وعلى «طوقات» و « سيواس » فلم يبق فى آسية الصغرى مملكة تركية مستقلة إلا إمارة «قسطمونى» والتجأ اليها الأمرا. الذين كان بايز يد أخذ بلادهم ، فطلب بايز يد من أمير قسطموني تسليم أولاد أمراء « منتشة » و « آيدين » فرفض طلبه ، فزحف إليه واستولى على « صمصون » و « عَمَان جيك » وغيرهما ، وفر أمير قسطمونى لاحقا بتمرلنك ، وفر أيام بايزيد استلحقت السلطنة العُمانية مملكة البلغار تماماً ، وأسلم ابن الملك «سيسمان» فاعترض « سيجسموند » ملك المجر على استلحاق،ايزيد لبلاد البلغاركلها ، وتأهب للحرب وأرسل يستصرخ الغرنسيس والبابا ، فأعلنالبابا الحرب الصليبية علىالعهانييز

وأرسل « دوق برغونية » ستة آلاف مقاتل لمعاونة المجر ، وانضم إلى ذلك الجيش أكابر أمراء فرنسة مثل « الدوق دوبور بون » و « الدوق دويار » أولاد عم ملك فرنسة ، والمار يشال «بوسيكو» وانضم إليهم كثير من الألمان من «باڤاريا» و «استيريا» ولما تلاقى هذا الجيش مع المجر وزحفوا لقتال الأتراك كان عدد هذا الجيش الصليى ستين ألفا . ولكن جيش آل عثمان كان مائتى ألف ؛ فمند ما التتى الجمان هجم الفرنسيس على مقدمة العثمانيين فأحاط هؤلاء بهم فانهزموا ، فلما رأى الهزيمة جيش المونسية من العليمين ألفا . ولكن مائتى ألف ؛ فمند ما التتى الجمان هجم وكذلك تقهقر « مانيس » قائد الميسرة المؤلفة من الفلاخيين ، وثبت القلب وكان فيه المجر والألمان ، واشتد القتال وكادت تتز لزل أقدام العثمانيين ، إلا أنهم تغلبوا في الآخر على أعدائهم بعد معركة تشيب لها الأطفال هي من أشهر معارك التاريخ .

و يقال إن المثانيين لم يقهروا الجيش الصليبي ذلك اليوم الا بعد خسائر تفوق التصور ، ، حتى أن بعض مؤرخى الافرىج ذكروا أن المسلمين خسر وا فى تلك المحركة ستين ألف قتيل مما هاج غضبالسلطان حتى أمر بقتل عشرة آلاف أسير من لافرنج واستحيى السلطان منهم « الكونت دى نيڤير Nevers » الذى يقال له « جان بلاخوف » وأر بعة وعشر بن أميراً من أعظم نبلاء فرنسة ، فهؤلاء لم يقتابهم السلطان بل اكتنى بأخذ الفدية منهم ، ولما سرّح الكونت « دى نيڤير Je Nevers » قال له . له : « أنت فى حلَّ من المهد الذي تعهدت به أن لا تقاتل عساكرى ، وذلك أنك لو أتيتنى بكل جيوش النصرانية لما كان ذلك إلا سبباً فى انتصارى عليهم » وأدى « باليولوج » ملك القسطنطينية الجزية السنو ية السنو يق لبايزيد ، و بنى جامعاً ومحكمة فى القسطنطينية ، وكان للمسلمين فيها قاض شرعى قبل أن فتحوها ! !

وقال بايزيد : إنه لا بد أن يطعم حصانه الشعير فى رومة ، وصارت ايطالية كلما ترتجف منه ، و بينا بايزيد في أوج عظمته إذ التجأ اليه « احمد جلاير » أمير بغداد الذى كان تمرلنك تغلب على بلاده ، فبعث تمرلنك الى بايزيد يطلب تسليم أحمد چلاير ، فقابل بايزيد تلك الرسالة بالازدرا. ، فزحف تمرلنك الي الاناضول

واستولى على سيواس ، وقتل ارطغرل بن بايزيد فى المصاف ، فسار بايزيد الى قتال تمرلنك بجيوشه ، وتلاقى الجمان فى سهل أنقرة فكان بايزيد فى ذلك اليوم صاعقة كما هو اسمه ، ولكن طالع الحرب لم يكن معه فانهزم وتردًى به جواده فوقع أسيراً فى ٢٠ يوليو سنة ١٤٠٢ وأسر معه ابنه موسى ، ونجا أولاده الثلاثة سليان ، ومحمد وعيسى ، واختنى ابنه مصطنى ولم يطل أسر بايزيد إذ مات غمّا فى السنة التالية . فأخذ الأمير موسى جثة والده بإذن تمرلنك ودفنها فى بروسة . ويقال إنه في زمن بايزيد ابتدأ فساد الاخلاق فى الدولة ، والتشرت الرشوة ، الى أن السلطان أمر في يوم واحد بقتل ثمانين قاضياً .

بو يع لبايزيد في رابع رمضان سنة إحدى وتسمين وسبعائة . ومن علماء زمانه شمس الدين محمد بن حمزة الفنارى ، قال ابن حجر : كان الفنارى عارفاً بالعلوم المربية ، وعلمى المعانى والبيان ، وعلم القراآت ، كثير المشاركة في الفنون ، أخذ عن علماء بلاده ثم ارتحل إلى مصر ، ثم رجع إلى الروم وتولى قضاء بروسة ، وكان مقدماً عند السلطان ، و يقال إنه أثرى إلى الغاية ، حتى كان عنده من النقد خاصة مائة وخمسون ألف دينار ، وحج مرتين ، وزار القدس ، ثم أصابه رمد أشرف به على العمى ، ثم رد الله إليه بصره فحج بعد ذلك الحجة الأخيره ، وله كتاب يسمى « فصول البدائع في أصول الشرائع » . وشرح « الرسالة الأثيرية في الميزان »شرحاً لطيفاً ، وشرح « الفوائد السراجية » وعلق على « شرح المواقف للسيد الشريف » تعليقات تتضمن مؤاخذات لطيفة على السيد ، و بلغ من الجاه والثروة الدرجةالقصوى وتزاحم الناس على بابه ، وخلف عشرة آلاف من الكتب . وقيل إنه شهد السلطان أمامه شهادة في قضية فرد شهادته ، فسأله عن السبب في ردها فقال له : إنك تارك للجاعة ، فلم يترك السلطان الجاعة بعد ذلك . ثم اختلف المولى الغنارى مع السلطان والتحق بصاحب قرامان، ولكن السلطان ابن عُمان عاد فاسترضاه ورجم إلى بروسه ومنهم المولى حافظ الدين بن محمد الكردرى المشهور « بابن البزازى » وله « الفتاوى البزازية » وكتاب في مناقب الامام الأعظم أبي حنيفة رضي الله عنه ، وقيل إنه

تباحث مع المولى الفناري فغلب عليه في الفروع ، وغلب الغناري في الأصول وسائر العلوم . ومنهم مجد الدين أبو طاهر محمد بن يعقوب بن محمد الشيرازي الفيروز آبادي صاحب القاموس ، وكان ينتسب إلى الشيخ أبي اسحق الشيرازي . قال صاحب « الشقائق النمانية » . وربما يرفع نسبه إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنه . دخل بلاد الروم وانصل بخدمة السلطان بايزيد يلدرم ، وأنعم عليه ، وحظى عند السلطان وجوَّل في البلدان، و برع في العلوم كلها لاسما الحديث والتفسير واللغة، وله تصانيف كثيرة تنيف على الأر بعين ، وأجل مصنفاته « اللامع المعلم العجاب ، الجامع بين المحكم والعباب» . وكان تمامه في ستين مجلدا ، ثم لخصه في مجلدين وسماه «بالقاموس المحيط ، والقابوس الوسيط ، فيما تفرق من كلام المرب شماطيط » . وَكَان آية في الحفظ والاطلاع . ولد سنة تسع وعشر ين وسبعائة ، وتوفى باليمن قاضياً بز بيد ليلة العشر ين من شوال سنة ست أو سبع عشرة وثمانمائة ، وهو ممتم بحواسه ، ودفن بتر بة الشيخ اسماعيل الجبرتي ، قال صاحب « الشقائق النعمانية » : وهو آخر من مات من الرؤساء الذين انفرد كل منهم بفن فاق فيه أقرانه على رأس القرن الثامن ، وهم ؛ الشيخ سراج الدين البلقيني في الفقه الشافعي ، والشيخ زين الدين العراق في الحديث ، والشيخ سراج الدين بن الملقن في كثرة التصانيف في الفقه والحديث ، والشيخ شمس الدين الفنارى في سعة الاطلاع على العلوم العقلية والنقلية ، والشيخ أبو عبد الله بن عرفة في فقه المالكية ، والشيخ مجد الدين الشيرازي في اللغة .

وممن نبغ فى زمان الساطان بايزيد يلدرم الشيخ شهاب الدين السيواسى ، وأصله عبد لبعض أهالى سيواس ، تعلم فى صغره ونبغومال إلى التصوف وتوطن فى بلاد آدين وأكرمه أميرها ، وله تفسير للقرآن العظيم ، وله رسالة فى التصوف سماها « رسالة النجاة فى شرف الصفات » . ومنهم المولى حسن باشا بن المولى علاء الدين الأسود وله شرح « المراح فى الصرف » وشرح « المصباح فى النحو » . ومنهم المولى صفر شاه وكان من علماء ذلك العصر . ومنهم محمد شاه بن المولى شمس الدين الفنارى ، وكان مطلعاً على ما اطلع عليه والده من العلوم ، وفوض إليه فى حياة أبيه تدر يس المدرسة

الساطانية في بروسة وهو في سن الثمانية عشرة ، وكانت وفاته سنة ٨٣٩ . وكان له أخ هو المولى يوسف بن المولى الغنارى ، وتولى التدر يس بمدرسة بروسة واستقضى فيها . ومنهم الشيخ قطب الدين الازنيقي، وكان زاهدا متورعا متصوفا، علامة في العلوم الشرعية ، قيل إنه لما اجتاز تمرلنك بالبلاد الرومية اجتمع مع هذا الشيخ فقال له : عليك أن تترك صنيعك هذا من قتل عباد الله وسفك الدما. المحرمة ، فقال له تمرلنك : ياشيخ إنى أنزل في منزل وباب خيمتى إلى الشرق فأجد بابها فى الغد إلى الغرب ، و إذا ركبت يركب أمامى خمسون رجلا لا يراهم غيرى فاقفو أثرهم . فقال له الشيخ : كنت سممت أنك رجل عاقل ، فالآن علمت أنك جاهل . فقال : من أين علمت هذا ؟ قال : لأنك تفتخر بوصف الشيطان ، وهو كونه مظهراً لقهر الله سبحانه وتعالى . ومات هذا الشيخ سنة ٨٢١ . ومنهمالمولى بها، الدين عمر بن قطب الدين الحنفي كان من الفقها، أر باب الفتوى ، ومثله المولى ابراهيم بن محمد الحنفي ومثله أيضا نجم الدين الحنفى . ومنهم الشيخ محمد بن محمد بن محمد بن محمد بن على الجزرى المكنى بأبى الخير ، ولد بدمشق ، ورحل إلى الديار المصرية وقرأ بها وجلس للاقراء وولى قضاء الشام سنة ٧٩٣ وجاء إلى بروسة في زمان السلطان بايزيد بن عُمان . ولما تغلب تمرلنك على السلطان المذكور أخذ تمرلنك هذا الشيخ معه إلى بلاد تركستان وقرأ عليه الناس في سمرقند . ثم بعد وفاة تمرلنك خرج من تلك البلاد إلى خراسان ودخل هراة ، ثم جاء إلى أصفهان ، ثم إلى شيراز . وكان الناس يقرأون عليه في كل محل ، ثم جا. إلى البصرة ، ثم جاور بمكة والمدينة ، وكان متخصصا في علم القرآآت ، وله التصانيف فيه ، وتوفى سمنة ٨٣٣ في شيراز ، وله ولدان فاضلان أكبرهما محمد أبو الفتح ، وكان من العلماء الكبار ذوى التآليف . والثانى محمد أبو الخير وكان أيضا من العلماء، وولد ثالث اسمه أحمد وكان أيضا كأخويه . ولما وقعت الفتنة التيمورية أرسله تمرلنك رسولا إلى الناصر فرج بن برقوق صاحب الديار المصرية ، وافترق عن والده نحواً من عشر بن سنة ثم اجتمعا بمصر . وأدرك أبو الخير ابن الشيخ الجزرى زمان السلطان محمد بن مراد ، ونصبه السلطان

موقعاً بالديوان العالى ، وأكرمه الى الغاية . ومنهم المولى عبد الواحد بن محمد بن محمد كان بارعاً في العلوم العقلية والنقلية ، وله كتاب في الاسطرلاب ، ودرس في مدرسة كوتاهية ، وأصله من بلاد العجم . ومنهم المولى عز الدين عبد اللطيف بن الملك وكان عند الامير محمد بن آيدين . شرح « مشارق الانوار » للامام الصاغاني ، وله تصانيف أخرى . ومنهم أخوه محمـد بن عبد اللطيف بن الملك . ومنهم الشيخ العارف بالله عبدالرحمن بن على بن أحمد البسطامي من أهل انطاكية ، وكان متخصصا بعلم الحروف والأوفاق والجفر ، وله معرفة بالتاريخ ، وسكن فى بروسه . ومنهم المولى علاء الدينالرومى ، أخذ عنالعلامة التفتازانى ، والسيد الجرجاني ، وحضر مباحثتهما وحفظ منهما أسئلة كثيرة مع أجو بتها . ومنهم الشيخ العارف بالله فخر الدين الرومى وكان من العلماء الزهاد . ومنهم الشيخ رمضان ، أتخذه السلطان بايزيد شيخاً لنفسه ثم جعله قاضياً للعسكر . ومنهم المولى احمدى ، أصله من كرمان ، وصار المولى أحمدى مملماً للامير ابن كرميان . وكان المولى احمدى شاعراً ، وابن كرميان كان محباً للشمر ثم صحب الأمير سليمان بن السلطان بابزيد ، ولاجله نظم المولى احمدى الديوانالمسمى « اسكندر نامه » . ومنهم الشيخ بدر الدين محمد بن اسرائيل المحروف بابن قاضى سماوة . وكان قد تعلم فى الديار المصرية ، وقرأ مع السيد الجرجاني على مبارك شاه المنطق المدرس بالقاهرة ، وعلى الشيخ أكمل الدين ، وقرأ عليه السلطان فرج بن برقوق ملك مصر ، ثم التحق ببلاد الروم . ولما تسلطن الأمير موسى الملقب بشلبي من أولاد عُمان وهو أخو السلطان محمد الأول ؛ نصب الشيخ بدر الدين قاضياً للمسكر . ثم وشوا به الى السلطان فأمر بقتله بافتاء مولانا حيدر المجمى ، وله تصانيف كثيرة . ومنهم المولى الحاج باشا ، وكان من رفاق الشيخ بدر الدين عند ما كان يقرأ بالقاهرة وتخصص بالطب ، وفوض اليه بيمارستان مصر فدبره أحسن التدبير ، وصنف كتاب «الشفاء» باسم الأمير محمد بن آيدين . ومنهم الشيخ العارف بالله حامد بن موسى القيصري وكان يبيع الخبز والناس يشترون منه تبركا به ، ولما بني السلطان بايز يد الجامع الكبير بمدينة بروسه رغب اليه أن يكون واعظاً فيه ، ومات بمدينة آ قسراي . ومنهم شمس الدين

محمد بن على الحسينى البخارى ، ولد فى بخارى وكان له قدم راسخة فى التصوف وجاء الى بروسه وأحبه أهلها واشتهر عندهم باسم أمير سلطان ، وأحبته بنت السلطان بايزيد فتزوج بها . وكان آل عمان يتبركون به ، ومات فى بروسه · ومنهم العارف بالله الحاج بيرم الأنقروى ، واد بقرية قريبة من أنقره ، ونبغ فى العلوم ، وصار مدرسا فى أنقره ، ومات بها . ومنهم الشيخ عبد الرحن الأر زنجانى ، كان ساكنا فى الجبال بقرب نهر سقارية .

ولما أسر بايزيد ثارت الممالك الباقانية التي كان السلطان العنماني قد أخضمها مثل بلغاريا ، والصرب ، ورومانيا . وكذلك ثار أمراءالأناضول من الأتراك مثل أمراء قرامان ، ومنتشه ، وآيدين ، وصاروخان ، واسترجموا استقلالهم . ووقع الشقاق ببن أولاد بايزيد فصاروا يقتتلون و يستأثر كل واحد منهم بشطر من المملكة ؟ ولكن تدرلنك انكفأ عن آسيا الصغرى قاصداً الصين ، و بتي القتال بين أولاد بايزيد بمضهم مع بعض ، و بينهم و بين أمراء الأناضول الذين استرجموا استقلالهم ، وذلك مدة عشر سنوات والأمور فوضى إلى أن تغلب محد على الجيع . وكان ملك القسطنطينية « باليولوج » حليفاً لمحمد ، فلذلك عند ما صفا الوقت له لم يحاول أن يستولى على ملد ته بل رد له بعض المدن التي كانت من قبل تابعة للقسطنطينية ، وكان السلطان محد بل رد له بعض المدن التي كانت من قبل تابعة للقسطنطينية ، وكان السلطان محد أخلافه ، وهو الذي مهد المملكة تمهيداً جديداً ، ورتق جمع فتوقها بعد أن مزقتها الفتن تمزيقاً ، وكان محبا للملم والعلما ، متمسكا بالدين الاسلامي ، منفذا لأحكام ، وهو أول سلطان عالي أرسل من قال أن يتمسكا بالدين الاسلامي ، منفذا لأحكام ، من الغان تمزيقاً ، وكان محبال الم والعلما ، متما الملاين المالي العار معلي وهو أول سلطان عالي أرسل مرة إلى أن يتما المانين المالين المالي معلي معلي من نيانه ن كان منه المانة ، معالي الماني منه معالي الماتقالي م منفذا المحام ، منفذا لأحكامه . وهو أول سلطان عالي أرسل صرة إلى أوير مكم ، وفرق الصدقات في الحجار

وفى زمانه نبغ كثير من الشمراء والأدباء والمؤلفين ، ومن جملتهم ابن عرب شاه صاحب تاريخ تيمور المسمى « بعجائب المقدور » وكان معلّما لأولاد السلطان محمد ، ومات السلطان محمد سنة ١٤٣١ مسيحية .

بو يع له بالسلطنة سنة ست عشرة وثمانمانة ، وممن نبغ فى ذلك الزمان الشيخ

المسمى بأمير سلطان ونبغ في زمانه برهان الدين حيدر بن محمود الحوافي الهروى من تلاميذ السعد التفتازاني ، له حواش على « شرح الـكشاف للسعد » أورد فيها أجوبة على اعتراضات السيد الجرجاني ، وكان تقيًّا ورعا . ومنهم المولى فخر الدين العجمي قرأ على السيد الجرجانى ، ثم أتى الى بلاد الروم وصار مفتيا فى زمن السلطان مراد وتعين له ثلاثون درهما كل يوم ، فأراد السلطان أن يزيد عليها فلم يقبل وقال : حتى في بيت المال ما يقوم بكفايتي ولا يحل الزيادة عليه . وكان شـديد الوطأة على أتباع فضل الله التبريزي رئيس الطائفة الحروفية الضالةومات في أورفه ، ولما مرض مرض الموت عاده المولى على الطوسي واستوصاه ، فأوصى بان لا يخلى ظهر العوام من عصا الشريعة • ومنهم المولى يعقوب الأصغر القراماني ،وكان عالماً مدققاً ، وجاء الى بروسه وله رسالة في دفع المارض بين الآيتين ؛ قوله تمالى ( إنا ننصر رسلنا ) وقوله تعالى ( و يقتلون النبيين بغير حق ) . ومنهم المولى المعروف بقره يعقوب من بلاد قرامان ومنهم المولى بايزيد الصوفى، نصبه السلطان بايزيد معاماً لابنه محمد . ومنهم العلامة محى الدين الكافيه جي ، سمى بذلك اكثرة اشتغاله بكتاب الكافية فى النحو . قال السيوطي : شيخنا العلامة أستاذ الأستاذين محي الدين ابو عبد الله الكافيهجي ، ولد سنة ثمان وثمانين وسبعائة . واشتغل بالعلم أول مابلغ ، ورحل إلى بلاد العجم وتبريز ولقى العلماء الأجلاء فأخذ العلوم عن شمس الدين الفنارى ، والبرهان حيدرة ، والشيخ واجد ، وابن فرشته شارح المجمع ، وحافظ الدين البزازى ، وغيرهم . ودخل القاهرة وأخذ عنه الغضلا. والأعيان ، وولى مشيخة الشيخونية لما رغب عنها ابن الهمّام . وكان إماماً كبيراً فىالمعقولات كلها ؛ الكلام ، وأصول الفقه ، والنحو ، والتصريف ، والاعراب ، والمماني ، والبيان ، والجدل ، والمنطق ، والفلسفة ، والهيئة ، بحيث لايشق أحد غباره بشيء من هذه العلوم . وله اليد الحسنة في الفقه ، والتفسير ، والنظر في علوم الحديث ، وألف فيه وأما تصانيفه فىالعلوم العقلية فلا تحصى بحيث أنى سألته أن يسمى لى جميعها لا كتبها في ترجمته فقال لا أقدر على ذلك .

۱۲۹ تعلیقات الامیر شکیب علی ابن خلدون

قال السيوطى : وكان صحيح العقيدة ، حسن الاعتقاد فى الصوفية ، محباً لا هل الحديث ، كارهاً لا هل البدع ، كثير التعبد على كبر سنه ، كثير الصدقة والبذل لايبقى على شى ، سليم الفطرة ، صافى القلب ، كثير الاحمال لا عدائه ، صبوراً على الا ذى ، واسع العلم جداً ، لازمته أربع عشرة سنة فما جئته من مرة إلا وسمعت منه من التحقيقات والمجائب مالم أسمعه قبل ذلك . قال لى يوماً : ما إعراب زيد قائم ؟ فقلت : قد صرنا فى مقام الصغار نسأل عن ذلك ! ! . فقال : لى فيها مائة وثلائة عشر منه . لنتهى . لا أقوم من هذا المجلس حتى أستفيدها ، فأخرج لى تذكرتها فكتبتها

قلت : وما سبقنا الأور بيون فى المعارف العمرانية والوسائل المادية إلا بكثرة اشتغالنا بزيد قائم إلى الحد الذى يخرج عن اللزوم ، بينما كانوا يقضونأوقاتهم بالعلوم الرياضية ، والتجارب الطبيعية المفيدة ، وهكذا تفوقوا وتغلبوا علينا .

وممن نبغ فى زمان السلطان محمد الأول المثمانى ؛ الشيخ عبد اللطيف المقدسى وكان عالما ثم مال إلى التصوف ، وسكن بروسه ومات فيها . ومنهم العارف بالله عبدالرحيم بن الأمير عزيز المرزيفونى ، وكان متصوفاأيضاً . ومنهم العارف بالله پيرالياس الأماسى ، وكان من الزهاد الأتقياء ، وله مريدون . ومنهم عبدالرحمن شلبى ابن بنت پير الياس ومنهم شجاع الدين القرامانى . ومنهم بدر الدين الدقيق . ومنهم العارف مظفر الدين الأرندوى . ومنهم بدر الدين الأحر . ومنهم عبدان كان نقروى . ومنهم صلاح الدين البولوى . ومنهم مصلح الدين خليفة . ومنهم عبده البروساوى . ومنهم الشيخ لطف الله . وكل هؤلاء من مشاهير الاتقياء . ومنهم عبده المارف

وخلفه ابنه مراد وكان عمر مراد عند ما تولى السلطنة ثمانى عشرة سنة ، و بدأ عمله بمهادنة أمير القرامان ، وملك المجر . وثار على مراد عمه مصطنى ، وعضده ملك الفسطنطينية ، فتغلب مراد على عمه وأخذه أسيراً وشنقه ، وزحف على القسطنطينية وجرت ممركة شديدة إلا أن الأتراك لم يقدروا ذاك اليوم على فتح البلدة ، أمافى الأناضول فاستولى مراد على أمارة «آيدين » بعد أن كان امراؤها استقلوا فى أثناء الفتنة التي وقمت بين أولاد السلطان بايزيد ، وكذلك استولى على « صاروخان » وعلى « منتشة » وعلى « بلاد القرامان » وعلى نصف امارة « قسطمونى » فاسترجع مراد جميع ماكانت معركة أنقرة المشؤومة مع تمرلنك أخسرته إياه من البلدان .

ولما استراح فكر مراد من جهة آسية ؛ وجَّه همته نحو أوربة ، وكان « جورج برانكوو يتش » ملكا على الصرب ، و « سيجيسموند » ملكا على المجر ، فظفر المُهانيون بالمجر ظفراً عظيما ، فاضطر « برانكوو يتش » خوفاً على ملكه أن يخضع و يؤدى سنوياً خمسين ألف دوكة للسلطان مراد ، و يقطع كل علاقة مع المجر .

واحتل العثمانيون «كروش واتس » في قلب بلاد الصرب ؛ ثم وجه السلطان قوته صوب بلاد « الارناؤوط » وکان الجنو بی منها یلیه « بنو توکشی » والقسم الشمالى يليه « جان كستر يوت » فاستولى السلطان على القسمين ، ثم زحف نحو بلاد الفلاخ أي رومانية فخضع أميرها «ڤلاد داراكول» للسلطان ، ولكن «سيجيسموند» ملك الحجر ثار، ومالأه ملك الصرب وأمير الفلاخ من جهة أوربة، وأمير القرامان من جهة آسية ، فقهرهم السلطان جميماً ، واستسلم أمير الفلاخ للسلطان ، وطلب ملك الصرب العفو وأزوج السلطان ابنته . فبقى ملك المجر وحده برأسه ، فعات الأتراك في بلاده ورجعوا بسبعين ألف أسير . ثم استأنف « برانكو ويتش » ملك الصرب ثورته ، فزحف السلطان إلى بلاد الصرب ، وفر برانكوو يتش » إلى المجر ، واستولى السلطان على أكثر بلاد الصرب ، إلا أنه لم يقدر على بلغراد فرجع عنها بعد حصار ستة أشهر . وأما المجر فكان ظهر فيهم بطلاسمه « جان هو نياد » فهزم العثمانيين وقتل منهم عشرين ألفاً مع قائدهم مزيد بك . فأرسل السلطان « شهاب الدين باشا » ومعه تمانون ألف مقاتل للاخذ بالثار فكسرهم « هونياد » بفئة قليلة ، وأخذ أكابر قوادهم أسرى ، ووالى الهزائم على المتمانيين ، ثم زحف السلطان بنفسه فانهزم هو أيضاً في واقعة « نيشل » وخسر ألغى قتيل ، وأربعة آلاف أسير ، وتقهقر الىالوراء . ثم تقدم هونياد الى الامام ، واستولى على مدن كثيرة للمثمانيين ، فاضطر السلطان مراد للصلح وأعاد امارة الفلاخ الى أميرها « دراكول » .

وعقد هدنة مع المجر الى عشر سنوات ، وصارت بلاد الصرب و بلاد الفلاخ تابعة لمملكة المجر . فحزن الساطان من هـذه الحوادث ، وعقب ذلك أن ولده « علاء الدين » توفى فخلع السلطان نفسه وذهب معتز لا الملك وأقام « بمغنيسيا » وتولى مكانه ابنه محمد الثاني وهو في الرابعة عشرة من العمر ، ولم يصل السلطان إلى مغنيسيا حتى نقض المجر عهدهم بتحريض البابا الذى أرسل إليهم أن العهد ليس مسئولا إذا كان مع المسلمين فزحف « هونياد » واستولى على بلاد البلغار ، وحاصر « وارنه » فرجع السلطان إلى أوربة وزحف « هونياد » وهزمه ؛ وكان معه « الكردينال سيزار يني » رسول البابا ، فقتل الكردينال في المعممة . و بعدهذه الطائلة على المجر رجع السلطان إلى عزلته وأراد أن يستريح وإذا بالانكشارية قد قاموا بثورة في أدرنة فجاء السلطان بنفسه فأطاعوا . ثم زحف بستين ألف مقاتل على بلاد اليونان فدوخها ، وانعطف نحو بلاد الأرناؤوط وكان أمير هذه البلاد المسمى أمير المردريت جعل أولاده الأربعة رهائن عند السلطان ، ومنهم « جورج » الذي تربى فى الاسلام ، وكان السلطان يحبه جداً لشجاعته وهو الذى أُطلق عليه اسم « اسكندر بك » إلا أن اسكندر بك هذا لم ينس وطنه ، فانسل خفية وأثار الأرناؤوط على العثمانيين وهزم الفائد « على باشا » واستقل بالبلاد . فسرح السلطان الیه « فیر وز باشا » و « مصطفی باشا » بعساکر وافرة ، فتغلب اسکندر ٰبك علیهما وأخذ مصطفى باشا أسيراً فاضطر السلطان مرادأن يخرج من عزلته مرة ثالثة وزحف بمائة ألف مقاتل وهزم الأرنؤوط واستولى على « دبرة » بعد معارك شديدة .

وانتهز هذه الفرصة « جان هونياد » المجرى وشن الغارة على العُمانيين بجيش عدده أر بعة وعشرون الفاً ، منهم عشرة آلاف من "فلاخيين ، ولم ينضم اليه ملك الصرب خوفا من السلطان ، فتلاقي هونياد وجيشه فى صحراء قوصوه مع السلطان مراد وجيشه فبقى القتال ثلاثة أيام ؛ ولكن انتهت الواقعة بانكسار المجر وتفرغ السلطان لمحاربة اسكندر بك فلم يقدر عليه ، و بتى يناوشه القتال معتصما بالجبال 144

ومات السلطان مراد في فبراير سنة ١٤٥١ .

بو يع له بالسلطنة سنة خمس وعشرين وثمانمائة ، ومن علما، عصره ؛ المولى محمد ابن أرمغان ، انتهت إليه رئاسة الفتوى في بروسة بعد المولى شمس الدين الفنارى . ومنهم ابنه محمد شاه استقضى ببر وسة . ومنهما بنه يوسف وكان مدرساً . ومنهم المولى محمد بن بشير ، وكان من مدرسي بروسة . ومنهم المولى شرف الدين بن كمال القريمي ومنهم المولى سيد احمد بن عبد الله القريمي ، ومات بالقسطنطينية بعد فتح السلطان محمد الثاني لها . ومنهم السيد علاء الدين السمرقندي ، وكان عالماً ثم مال إلى التصوف ومنهم احمد بن اسماعيل الكورانى ، كان فقيهاً أصولياً ، ارتحل إلى القاهرة وأجازه ابن حجر في الحديث . وجاء الكوراني إلى بلادالر ومفاجله السلطان مرادالثاني وأعطاه مدرسةجده مراد الأول في بر وسة ثم مدرسة جده بايز يد يلدرم في بروسة أيضاً . روى صاحب «الشقائق النعمانية» أن الأمير محمد بن السلطان مراد \_ وهو الذي صار فيما بعد السلطان محمد الفاتح \_ كان أرسل إليه والده عدة من المعلمين ليعلموه ، فلم يمتثل أمرهم ولم يقرأ شيئاً ، حتى أنه لم يختم القرآن . فطلب السلطان مراد رجلا ذا مهابة وحدَّة ليتمكن من تعليم ابنه فذكر واله المولى الكورانى فجعله معلماً لولده ، وأعطاه بيده قضيباً يضر به إذاخالف أمره، فذهب إليه والقضيب بيده . فقال له : أرسلني والدك للتعليم وللضرب إذا خالفت أمرى ، فضحك السلطان محمدمن هذا الكلام ، فضر به المولى الكوراني فى ذلك المجلس ضرباً شديداً حتى خاف منه السلطان محمد وختم القرآن في مدة يسيرة ففرح بذلك السلطان مراد وأرسل إلى المولى الـكوراني أموالا عظيمة ، ثم إن السلطان محمد خان لما جلس على سرير السلطنة بعد وفاة أبيه عرض على الكورانى الوزارة فلم يقبل وقال له : إن من فى بابك من الحدام والعبيد إنما يخدمونك لأن ينالوا وزارة آخر الأمر ، وإذا كان الوزير من غيرهم تنحرف قلوبهم عنك فيختل أمر سلطنتك ، فاستحسنه السلطان محمد وعرض عليه قضاء العسكر فقبله . ولما باشر أمر القضاء أعطى التدريس والقضاء لأهلهما من غير عرض على السلطان ، فأنكره ( ٩ \_ تعليقات )

السلطان ولكن استحيى من أن يظهره له ، فشاو ر الو ز راء فأشار وا على السلطان بأن يقول له : سمعت أن أوقاف جدى في بروسة قد اختلت فلا بد من أن تداركها . فلما قال له السلطان هـذا الكلام قال الكوراني : إن أمرتني بذلك أصلحها ، فقال السلطان : هذا يقتضى زمانا مديداً . فقلده قضاء بروسة مع تولية الأوقاف . فقبل الكورانى وذهب إلى بروسة ، و بعد مدة أرسل السلطان إليه واحدا من خدامه بيده مرسوم السلطان وضمنه أمراً يخالف الشرع ، فمزق الكتاب وضرب الخادم فاشمأز السلطان لذلك فعزله ووقع بينهما نفور ، فارتحل المولى الكورانى إلى مصر وسلطانها يومنذ قايتباى ، فأكرمه غاية الاكرام ، ثم إن السلطان محمداً الفاتح ندم على مافعله ، فأرسل إلى السلطان قايتباى يلتمس منه أن يرسل المولى الكو رانى إليه فحكى السلطان قايتباى ذلك للكورانى وقال له : لاتذهب إليه فانى أكرمك فوق ما يكرمك هو . قال الـكورانى : نعم هو كذلك ، إلا أن بينىو بينه محبة عظيمة كما بين الوالد والولد، وهذا الذي جرى بيننا شي اخر ، وهو يعرف أبي أميل إليــه بالطبع ، فان لم أذهب إليه يفهم أن المنع منجانبك فيقع بينكما خلاف . فاستحسن السلطان قايتباي هذا الـكلام وأعطاه مالاً جزيلاً ، وهيأ له أسباب السفر ، وأرسل معه هدايا إلى السلطان محمد ، فلما جاء إلى القسطنطينية ولاه السلطان قضاء بر وسة ثانية سنة ٨٦٣ ، ثم قلده منصب الفتوى ، وعاش فى كنف حمايتــه عيشا رغدا وصنف تفسيرًا للقرآن العظيم سماه « غاية الأمانى فى تفسير السبع المثانى » عقب فيه عل العلامتين الزمخشرى والبيضاوى ، وشرح البخارى وسماه « بالكوثر الجارى على رياض البخارى » وله تصانيف أخرى ، وكان قوالا بالحق ، وكان يخاطب الوزير والسلطان باسمه ، وكان إذا لتى الساطان يسلم عليه ولا ينحنى له ، و يصافحه ولا يقبل يده ، ولا يذهب إليه يوم عيد إلا إذا دعاه ؛ وكان رحمه الله ينصح للسلطان محمد الفاتح فيقول له : إن مطعمك حرام ، وملبسك حرام ، فعليك بالاحتياط . فاتفق فى بعض الأيام أنه أكل مع السلطان ، فقال له السلطان : أيها المولى أنت أكلت أيضا من الحرام ؟ ! فقال : ما يايك من الطعام حرام ، وما يليني منه حلال فحول السلطان الطعام ، فأكل المولى فقال السلطان : أكلت من جانب الحرام ؟ ! فقال المولى : نفد ماعندك من الحرام ، وما عندى من الحلال ، فلهذا حولت الطعام . وتوفى الكورانى مسنة ٨٩٣ فى القسطنطينية . ومنهم المولى مجد الدين ، صار قاضى عسكر فى زمان الفاتح . ومنهم المولى خضر بك بن جلال الدين ، أعطاه السلطان محمد مدرسة جده فى بروسة ، وكان علامة يلقب بجراب العلم .

ولما فتح محمد الفاتح القسطنطينية جعله قاضياً فيها ، وُهو أول قاض بتلك العاصمة وتوفى فيها ودفن فى جوار أبى أيوب الأنصارى عليه رحمة الله . ومنهم المولى ابراهيم ابن الخطيب . ومنهمالمولى خضر شاه من منتشة ، قرأ في بلاده ثم ارتحل في طلب العلم إلى مصر ، وعاد إلى الروم ، وكان زاهداً وتوفى قاضيا . ومنهم المولى محمد بن قاضى أياجلوغ وكان عالما زاهدا . ومنهم المولى علاء الدين على الطوسى ، وأصله من العجم وجاء إلى بلاد الروم ، ولمافتح السلطان محمد الثاني قسطنطينية جعل ثمانيا من كنائسها مدارس وأعطى واحدة للطوسي وهي مدرسة جامع زيرك . وجاءهالسلطان محمدالفاتح مرة وأمر بأن الطوسى يدرس كالعادة، وجلس على يمينه وجلس محمود باشا الوز ير على يساره وصار الطوسى يقرأ فى شرح العضد للسيد الجرجانى ، وحل كثيرًا من الدقائق فطرب الساطن ويقال إنه عام وقعد من شدة طر به ، وخلع عليه بعد الدرس وأعطاه عشرة آلاف درهم ، وأحسن الى جميع الطلبة . ثم أعطاه السلطان مدرسة والدة السلطان مراد في أدرنة ، وعين له كل يوم مائة درهم : ثم أمر السلطان محمد المولى الطوسى والمولى خوجه زاده أن يصنف كل منهما كتاباً للمحاكمة بين تهافت الامام الغزالي والحكاء . فكتب المولى خوجه زاده كتابه في أربعة أشهر ، وكتب المولى الطوسى كتابه في ستة أشهر ، ففضل الناس كتاب خوجه زاده ، وأعطى السلطان محمد كلا منهما عشرة آلاف درهم ، وزاد خوجه زاده خلعة نفيسة ، فكان ذلك سبباً في ذهاب المولى الطوسى إلى بلاد العجم . ومنهم المولى حمزة القراماني . والمولى ابن التمجيد ، وكان معلما للسلطان محمد . ومنهم المولى على العجمى ، حصل العلوم في بلاده ، وقيل قرأ على السيد الجرجانى . ثم أتى بلاد الروم ونزل بقسطموني فأكرمه

أميرها اسماعيل بك غاية الأكرام . ثم أتى إلى أدرنة فأعطاه السلطان مراد الثانى مدرسة جده السلطان بايزيد يلدرم فى بروسة ، وعاش إلى زمان السلطان الفاتح . ومنهم المولى على القومنانى و بلده قريبة من مدينة طوقات . ومنهم المولى حسام الدين الطوقاتى . ومنهم المولى الياس بن ابراهيم السينابي . ومنهم المولى الياس بن يحيي بن حمزة . ومنهم المولى محمد بن ميناس . ومنهم المولى علا. الذين القوجه حصارى ارتحل إلى بلاد العجم ، وقرأ على التفتازاني . والسيد الجرجاني . ومنهم المولى قاضي بلاط . ومنهم المولى بخشايش صنف رسائل للسلطان مراد . ومنهم المولى محمد بن قطب الدين الأزنيقي ، ومنهم المولى فتح الله الشير واني قرأ على السيد الشريف الجرجانى ، وقرأ العلوم الرياضية على قاضى زاده الرومى بسمرقند ، ثم أتى بلاد الروم وتوطن قسطمونى ومنهم المولى شجاع الدين الياس و يلقب بشيخ اسكوب ، درس فيها مدة أر بعينسنة ومنهم المولى الياس الحنفى ، ومنهم المولى سليمان شلبى ابن الوزير خليل باشا ، وكان خليل باشا و زيرا لاسلطان مراد خان . وتولى هو القضاء بالعسكر المنصور في زمن والده . ومنهم المولى آقبيق ، وهو من العارفين . ومنهم الشيخ محمد بن الكاتب توطن غاليبولى منقطعاً عن الخلق . ومنهم الشيخ احمد بن الكاتب أخوه ، وسكن غاليبولى أيضا ، ومنهم المولى شيخى من بلاد كرميان ، ومنهم مصلح الدين المعروف بامام الدباغين عدينة أدرنة . ومنهم الشيخ بيرى خليفة الحميدى ، ومنهم الشيخ تاج الدين ابراهيم بن بخشى فقيه . ومنهم الشيخ العارف حسن خوجه من بلاد قرسى ، ومنهم شمس الدين من خلفاء حسن خوجه .

وخلفه ابنه محمدالثانى الفاتح بو يع له فى سنة خمس وخمسين وثمانمائة للهجرة، وكانت آسية الصغرى ــ أى الأناضول ــ كلها فى يده، ماعدا إمارة القرامان وولاية طرابزون التى كانت تابعة للقسطنطينية ، أما فى أور بة فلم يكن للروم غير القسطنطينية وضواحيها وأما بلاد اليونان فكانت مقسمة بين البنادقة ، و بين بعض أمراء من الأهالى، وأما الأرناؤوط فكانت تحت حكم اسكندر بك ، وأما بوسنه فكانت لها امارة مستقلة وأما الصرب فكانت تؤدى الجزية للسلطنة المثمانية ، وكان باقى ما بقى تابعاً للسلطنة رأسا ، فلما تولى محمد الثانى فكر فى فتح القسطنطينية حتى يجمع شمل المسلمين ، وكان « بايزيد يلدرم » بنى من قبل بازاء القسطنطينية حصناً من جهة آسية ، فجا محمد الثانى فبنى حصناً يقابله من جهة أوربة ، فلما رأى الأمبراطور قسطنطين مباشرة السلطان محمد هذه البناية أرسل يستعطفه ، وعرض عليه دفع اتاوة سنوية ، فاستنكف السلطان عن قبول أى شىء ، و بدأت الحرب ؛ فاستأصل السلطان الروم الذين فى ضواحى القسطنطينية ، وأجمع كل من الفريقين على القتال ، وصنع رجل مجرى للسلطان مدفعاً المدفع عظيا بضخامته و بعد ميل ، كان موكلا به سبعائة رجل ، فكان تأثير هذا المدفع عظيا بضخامته و بعد مرماه .

وكان السلطان محمد يقدر أن يحشد مثات ألوف من المقاتلة ، أما الامبرطور قسطنطين فلم يقدر أن يحشد إلا أر بعة آلاف وتسعائة وثلاثة وستين مقاتلا ، فهذا العددكان يقابل مائتين وخمسين ألف جندى عثماني ، معها أربع عشرة بطارية من المدافع ، يعاونها من البحر مائة وثمانون سفينة حربية !! ، فاستصرخ « قسطنطين باليولوغ» ممالك النصرانية فخذلته ، وكل ما أنجدته به هو أن البابا وعد باعلان حرب صليبية اذا كانت الكنيستان الشرقية والغربية تتحدان ، وأرسلت جنوة أسطولا صغيراً خمس سفائن ، وتمكن خمسة آلاف مقاتل من الغرباء من الوصول إلى المدينة ، فنقل السلطان مراكبه البحرية إلى البر ، وأزلقها على الشحم ، وأنزلها في خليج « قاسم باشا » فى ليلة واحدة ، ولما أصبح الصباح كان سبعون سغينة حربية ف وسط الخليج ، و بقى الحصار خمسين يوماً فتهدمت الأبراج ، فأرسل السلطان إلى قسطنطين يعرض عليه الاستسلام فامتنع ، فعرض عليه السلظان أن يوليه بلاد المورة بدلا من فروق فاستنكف أيضاً ، وفى ٢٩ مايو من تلك السنة قام العمانيون بهجوم عام ، وكان المهاجمون مائة وخمسين ألفاً ، فدافع الروم في ذلك اليوم دفاعا شديداً ولـكن المسلمين دخلوا من الأسوار ، فلجأ الروم إلى كنيسة آيا صوفيا يرجون المعجزة التي تنةذهم ، فدخل عليهم العُمانيون من كل جهة ، وأخذوا البلدة عنوة ، وقتل الامبراطور قسطنطين وهو يقاتل بنفسه . وكان للاستيلا. على القسطنطينية دوى

لايوصف ، ووصلت الأخبار إلى المورة فحل من الرعب فى قلوب اليونانيين ما لا يحيط به تمريف ، وأخذوا يجلون عن بلادهم إلى حيث لا يعلمون ، وامتلا البحر بالسفن التى تشحن الاثقال ، وتحمل الأنام ، ولجأ كثيرون من الأروام إلى الجزر الخاصة بالبنادقة ، والجنوية . فصدر أمر السلطان بتأمين الناس ، ونادي المنادى فى كل مكان بأن كل رومى يريد الرجوع إلى وطنه فهو آمن على حياته ودينه وماله ! ! وترك السلطان للأروام عدداً كبيراً من الكنائس ، وكان البطر يرك قد قتل فى المعمة فمين السلطان بطر يركا جديداً اسمه « جناديوس » وسلمه العصا وقال له : إنى أعطيك الامتيازات التى كان يتمتم بها أسلافك وصار البطر يرك منذ ذلك اليوم رئيساً للأمة وحيان المتيازات التى كان يتمتم بها أسلافك وصار البطر يرك منذ ذلك اليوم رئيساً للأمة الومية ، وكان له فى الدولة العثمانية « رتبة وزير » وكان المجلس الروحانى أشبه بمحكمة استثناف ، وكان أعضاؤه ذوى امتيازات أيضاً فلا يدفعون شيئا من الخراج و بالاختصار لم يتعرض الاتراك إلى الاروام فى دينهم ، ولا فا لا م المرابخ اليوم رئيساً للأمة و بالاختصار لم يتعرض الاتراك إلى الاروام فى دينهم ، ولا في أملاكم م الحراج و بالاختصار لم يتعرض الاتراك إلى الاروام فى دينهم ، وكان الجلس الروحانى أشبه بمحكمة و بالاختصار لم يتعرض الاتراك إلى الاروام فى دينهم ، ولا في أملاكهم إلا كنيسة و بالاختصار لم يتعرض الاتراك إلى الاروام فى دينهم ، ولا في أملاكهم إلى كنيسة و اللوفيا » فقد جعلها السلطان جامعا .

و بعد أن انتهمى السلطان من فتح « الماصمة الرومانية » أخضع بلاد اليونان باجمها ، ودخلت جيوشة بلاد الصرب ، وسبت خمسين الف نسمة من رجال ونساء فارسل « جان هو يناد » بطل المجر الى « برانكو و يتش » ملك الصرب يعرض عليه التحالف للزحف مماً لقتال العثمانيين ، فبمت برانكو و يتش الى هو يناد يقول له : ماذا تصنع فيا اذا تغلبت أنت من جهة الكنيسة ؟ فأجابه هو يناد : إنني أقرر العقيدة الكاثوليكية ، وكان سفراء برانكو و يتش سألوا السؤال نفسه السلطان محد الفاتح فاجابهم : بجانب كل جامع أبنى كنيسة ، وكل من الفريقين يمبد ر به كما يشاء . فسار السلطان بمائة وخمسين الف مقاتل ، وثلاثمائة مدفع ، وحاصر بلغراد برح فى المركة ومات ، فضعفت المقاومة ولم تمض سنتان حتى دوخ العثانيون جيع بلاد الصرب . و بعد ان انتهوا من الصرب زحفوا الى «بو سنه» وأخذ محود باشا قائد الاتراك أمير «البوشناق» أسيراً،ولكنه وعده بالامان طي حياته ، ثم إن السلطان محمداً أخذ فتوى من شيخ لاسلام بجواز قتله.وأما الأهالى فمنهم من هاجر ، ومنهم من أسلم . وأ كثرمن أسلمكانوا من طائفة يقال لها «البوغوميل» وكانت مسيحية الكنهالم تكن تعتقد بألوهية عيسى كما يعتقد جمهور النصارى ، وكانت لها آداب خاصة بها ، وعقائد بميدة عنالعقيدة المسيحية ، وكان من هذه النحله اقوام فى بلاد البلغار . ونظراً لتعصب الحجر للكنيسة الكاثوليكية طالما اضطهدوا هؤلاء البوغوميل وأرادوا أكراههم على قبول الكثابكة ، وكانت الباباوات لا تزال تلح على ملوك المجر باستئصال هذه الطائفة فكان هؤلا. يعانون الوان العذاب ، فلما دخل الأثراك الى بلاد البلقان التي يقولون لها « الروملي » بدأ هؤلاء البوغوميل يدخلون في الاسلام ، وهذا قبل أن يغتح السلطان محمد الفاتح مملكة بوسنة . ولكن عندما دخل السلطان بجيوشه أسلم سائر البوغوميل اختياراً من تلقاء أنفسهم . فمؤ رخو الافرنج يزعمون أنه لما دخل السلطان الى بوسنة خيَّر الناس بين الاســلام والنصرانية ، وأن الذبى أسلم بقيت له أملاكه ومن لم يقبل الاسلام جرده الأثراك من ثروته ، وكل هذا من أكاذيب المؤرخين الأور وبيين ! ! والحقيقة هيما ذكرناه . ولوكان الساطان محمد الفاتح عامل البوشناق هذه المعاملة لكانأولى به أن يعامل النصارى بهافى سائر البلاد ، والحال كما هو معلوم ومشهور أن السلاطين العُمانيين لم يتعرضوا لأحد في دينه . « فالبوشناق » المسلمون لم يكن أصلهم نصارى بالمعنى المعر وف ، بل كانوا من هذه الطائفة التي وصفنا شيئاً من عقيدتها ، والتي كانت أرقى من جميع سكان تلك البلاد .

ولنا رحلة الى بلاد « بوسنه وهرسك » جمعنا فيها كل المعلومات اللازمة عن أصل « البوشناق » وعن أصل « البوغوميل » ومرادنا نشر ها في أول فرصة . وقد رأينا باعيننا قبور « البوغوميل » القديمة وايس عليها شى، من الصلبان ، ولا من علامات النصر انية . و بديهى أنه لماكان البوغوميل هم في الأصل ذوى الوجاهة في بلاد بوسنه وهرسك ، صار وا هم ذوى الوجاهة في الاسلام أيضا . وكان استيلا، الاتراك على بوسنه سنة ١٤٦٣ . وفي تلك المدة استولى السلطان محمد علي بلاد « طرابزون »

التي كان يليها ملوك من الاروام من عائلة «كومين» . ثم زحف السلطان لفتح بلاد الفلاخ فقاومه أميرها « ثلاد» مدة من الزمن، لكنه انهزم والتجأ الى بلاد المجر . فجعل السلطان أخاه « رادول » أميراً على الفلاخ ، فاما الارناؤ وط فكانوا لايزالون عصاة ، وكان اسكندر بك لايزال مظفراً فى حرو به مع الانراك ، فزحف السلطان بنفسه الى بلاد الارناؤ وط واستولى على بعض المدن مثل « برات » وغيرها ثم رجع وترك القيادة « لبَلْبَآن باشا » فلم يوفق ، و بقيت ألبانيا متمردة الى أن

واشتعلت الحرب بين السلطان و بين جمهور ية البندقية . فأرسل السلطان أسطولا مؤلفاً من ثلاثمائة سفينة حربية ، عليها سبعون ألف مقاتل تحت قيادة « محمود باشا » فاستولى هذا الأسطول على جزيرة « نيفرو بون » وأخذها عنوة واستأصل حاميتها فتحالف البنادقة ، ومملكة نابو لى ، والبابا ، مع لوزون حسن من أمراء التركمان في شرق الأناضول، وذلك لمجاربة الساطان، فزحف السلطان لصد" أوزون حسن بمائة ألف مقاتل ، وقهره فى واقعة « أوقلق بيلى » وفى ذلك الوقت استولى على برالقرامان في جنوبي الأناضول بعد مقاتلات شديدة ، وكان السلطان اعتمزم فتح بلاد البغدان « من رومانية الحاضرة » فساق مائة ألف مقاتل لفتحها ، وكانأميرها «إيتيانالرابع» صلبا شديداً فقاوم أشد مقاومة ، وأوقع بالأسرى . فحنق السلطان وزحف من جهة الجنوب ، وأوعز الى تتر القرم بالزحف من الشرق ، وكان في القرم عائلة مالكة من التهر تنتسب إلى « جنكيزخان » . وكانت هذه المملكة تشتمل على شبه جزيرة القرم و بلاد قوبان ، و بلاد الشركي ، ولها جانب من بلاد البغدان ، و بسرابيا . وكان فيها عدة إمارات تخضع «للخان الكبير » مثلآل « شيرين » و «آلمنصور » و «آل سُجد» و «آل إرغين» و «آل بارون» . وكل هذه العائلات كانت من سلائل أعوان « جنكيز خان » . وكان الجنو يون قد استولوا على جانب من القرم وأوقعوا الشقاق بين أمراء التتر، فجاء السلطان محمد الفاتح وطرد الجنوية من هناك بأسطول مؤلف من ثلاثمائة شراع ، واستولى هو على بلاد القرم ، و وضع على كرسى تلك

144

المملكة « منفلى غرانى » وصار من الملوك التابعين للسلطنة المثمانية . واستولى الاسطول العُماني على مصابٌّ نهر الطونة ، وزحف بمائة ألف مقاتل لقتال «إيتيان الرابع» فكانت الحرب سجالا . وكانت أساطيل البندقية تجتاح سواحل الأناضول ، واشتعلت الحرب بين البنادقة والسلطان في البانيا ، وبعد حصار شديد استولى السلطان على « اشقودره » سنة ١٤٧٩ ثم تصالحت جمهو رية البندقية مع السلطان فتفرغ لقتال المجر ، وزحف أر بعون ألف مقاتل من الأتراك إلى « تر نسيلفانيا » ثم إن الخلف وقع بين القواد فظفر بهم « إيتيان باتورى » أميرترانسيلفانيا ، والجنرال « مايتاس كورفين » وهزموا الجيش الاسلامي ، وارتكبوا من فظائم التعذيب للأسرى ما روته التواريخ . واكن السلطان لم يتوقف فى فتوحاته بل صمم على فتح « إيطالية » أيضاً وأرسل أسطولا ففتح عنوة مدينة « أوترانت » فى ١٤ اغسطوس ١٤٨٠ فوقع الرعب فى جميع إيطالية وكان مسيح باشا يغزو « رودس » لطرد فرسان مار يوحنا أورشليم ، وهم الذين كان يسميهم العرب بالاسبتارية ، ولهم ذكر شهير في الحروب الصليبية ، ولما طردهم المسلمون من فلسطين جعلوا رودس مركزاً لهم، وكانت قاعدة سياستهم محاربة السامين، فجاء مسيح باشا بمائة وستين شراعا وحصر رودس ، وأنزل العساكر إلى البر ، و بقى الحصار مدة شهرين، فدافع الاسبتارية دفاعاً شديداً، واضطروا مسيح باشا إلى رفع الحصار . و بعد ذلك بقليل مات السلطان الفاتح فى ٢ مايو ١٤٨١ . وخلاصة أعمال السلطان محمد الفاتح هو أنه فتح القسطنطينية ، وكان ذلك فتحاً مبينا انتهت بهالقرون الوسطى فصيَّرها عاصمة للاسلام ، وفتح أيضاً ملحقاتها ، وفتح مملكتى الصرب و بوسنة ، و بلاد الأرناؤوط ، وجم جميع آسية الصغرى في ملكه .

ولم يكن السلطان الفاتح من أعظم الفاتحين فى الحروب فقط ؛ بل امتاز بحسن الإدارة ، وتنظيم الملك ، وهو الذى حرر النظام المسمى « بقانون نامه » وفيه جميع أنظمة السلطنة من علمية ، و إدارية ، وسياسية ، وعسكرية ، وسارت الدولة العثمانية بموجب هذه الأنظمة مدة طويلة ، ولا سيا التراتيب المتعلقة للقضاة والعلما، والمدرسين فانه اعتنى بها الفاتح أشد الاعتنا. ، وكان الفاتح نفسه على جانب عظيم من العلم

وحسن الثقافة ، يتكلم بلغات متعددة وكان بدون شك من أعاظم رجال الدهر ومن حسنات الاسلام الكبرى، وجميع هؤلاء السلاطين من عثمان إلى الفاتح لم يوجد منهم إلا بطل مجاهد وساطان عظيم الشان ، وقلما تصادف ذلك فى دولة أخرى بهذا النسق خلفا عن سلف

وفى زمان الساطان محمد الفاتح نبغ منالعلماء المولى خسرو قاضى العسكر المنصور أخذ العلم عن المولى حيدر الهروى ، وصار مدرسا بمدينة أدرنة ، ولما فتح السلطان القسطنطينية جعله قاضيا فيها مع التدريس في آياصوفيا ، وكان إذا دخل جامع آياصوفيا يقوم له من في الجامع كلمهم ، و يصلي عند المحراب ، وكان السلطان ينظر إليه من مكانه و يقول لوزرائه : أنظروا هذا أبو حنيفة رفاقه ، وكان كثير الاشتغال بالمطالعة ، وله تآليف متعددة ، ومساجد متعددة بناها فى القسطنطينية ، ومات فيها ونقل جُمانه إلى بروسة . ومنهم خير الدين خليل بن القاسم بن الحاج صفا . ومنهم المولى محمد الشهير بزيرك، وكان مدرسا بمدرسة السلطان مراد في بروسه، ووقعت له مناظرة مع خواجه زاده أمام السلطان محمد الفاتح ، وكان السلطان مدققا متبحراً يحب مناظرات العلماء بعضهم لبعض، و يميز بينها تمييزاً مدهشاً، فنى ذلك اليوم استحسن السلطان قول خواجه زاده فوقع فى نفس المولى زيرك شي، ، فترك القسطنطينية وذهب إلى بروسه فعاد السلطان يحاول تطييب خاطره وعرض عليه مناصب عالية فرفضها . ومنهم مصلح الدين مصطفى بن يوسف بن صالح البروسوى المشتهر بين الناس بخواجه زاده والمذكوركان أبوه من التجار فمال إلى تحصيل العلم برغم إرادة أبيه ، ولم يكن أبوه مع ثروته يعطيه شيئًا ، فعاش معيشة الفقراء ، وتولى القضاء في زمان السلطان مراد ولما انتهت السلطنة إلى الفاتح \_ وكان محبا للعلم والعلماء \_ صار هؤلا. يشدُّون الرحال إليه ، وكان خواجه زاده ممن قصد السلطان فلَّقيه وهو ذاهب من القسطنطينية إلى آدرنة ، فلما رآه محمود باشا الوزير الأكبر قال له : أصبت في مجيئك لأنى ذكرتك عبد السلطان فاذهب إليه وعنده البحث ، فذهب إلى السلطان فسأل عنه فقال محمود بإشا للسلطان : هو خواجه زاده ، فيكان في جانب السلطان المولى زيرك ، وفي الجانب

الآخر المولى سيدى على ، فجلس خواجه زاده إلى جانب سيدى على واعترض على المولى زيرك وأفحمه ، حتى قال له السلطان :كلامك ليس بشي. ! ثم ذهب المولى زيرك و بقى خواجه زاده عندالسلطان ، ثم جعلهالسلطان معلما لنفسه وقرأعليهااسلطان متن عز الدين الزنجاني في التصريف ، وصار مقربا عند السلطان إلى المهاية حتى حسده محمود باشا الوزير وقال للسلطان : إن خواجه زاده بريد منصب قضاء المسكر . فقال السلطان : لأى شيء يريد أن يترك صحبتي ؟ فقال الوزير : هكذا يريد . ثم قال الوزير لخواجه زاده : أمرك السلطان أن تصير قاضي العسكر . فقال : أنا لاأر يدذلك قال الوزير : هكذا جرى الأمر . فامتثل خواجه زاده أمر الوزير وصار قاضيا للعسكر وكان والد خواجه زاده لا يزال في الحياة ، وكذلك إخوته . فجاءوا يزورونه وهو في منصبه العالى ، ورأوا ذلك الاقبال العظيم ، فقال خواجه زاده لوالده : لوكنت أعطيتني مالا لما صرت إلى هذا الجاء الذي تراه الآن . يشير بذلك إلى أنه في صغرها عوَّل خواجه زاده على طلب العلم وخالف مسلك أبيه في التجارة أمسك أبوه عن الانفاق عليه ، فصار يكد و يجتهد حتى بلغ تلك الدرجة العالية ، وكان الشيخ ولى شمس الدين البخارى رأى خواجه زاده وهو يطلب العلم فى صباه وثيابه رثة ورأى إخوته متجملين بالثياب النفيسة ، فسأل أباهم ؟ لماذا أولادك هؤلا. كلمهم عليهم علامات اليسار وولدك هذا وحده بحالة الفقر ؟ فقال له : هذا لأنى أسقطتهمن نظرى حين ترك طريقتى . فقال الولى شمس الدين : إن هذا الولد سيكون له شأن عظيم و يقوم إخوته أمامه بمقام الخدم ، وقد تحقق كلام الولى هذا ، لأن خواجه زاده عند ما صار قاضي العسكر صنع ضيافة عظيمة لأبيه، وحشـد إليها الأكابر والأعيان والعلماء ، فجلسوا على مراتبهم ، ونظراً للازدحام لم يوجد مكان في السفرة لاخوة خواجه زاده فلبثوا واقفين كالخدم، وتذكر خواجه زاده قول الولى شمس الدين . وصنف خواجه زاده كتاب « التهافت » بأمر السلطان ، وقال المولى الفنارى :

وصنف حواجه رادة كتاب « التهافت » بامر السلطان ، وقال الموتى الفنارى . المصيبة كل المصيبة أن الخواجه زاده قَبِل القضاء إذ لو داوم على الاشتغال بالتأليف لظهرت له آ ثار تتحير فيها الألباب .

ثم إن السلطان جعل محمد باشا القرماني وزيراً ، وكان متعصباً على المولى خواجه زاده لميل الوزير إلى المولى على الطوسى ، فقال للسلطان الفاتح . إن خواجه زاده يشكو هواء القسطنطينية ويمدح هواء إزنيق . فقال السلطان : أعطيته قضاء ازنيق مع المدرسة التي فيها ، فمضى خواجهزاده إلى إزنيق ، ثم ترك القضاء واشتغل بالتدر يس فقط ، ثم رجع إلى القسطنطينية بمد وفاة الفاتح . ولما جلس السلطان بايزيد بن السلطان الفاتح على سرير السلطنة أعطاه المدرسة السلطانية فى بروسة ، مع منصب الفتوى فيها . وكان لا يكتب الفتوى إلا بعد النظر في الفتاوى ، و إذا تـكررت عليه مسألة واحدة لا يهمل أن يعيد النظر في الفتاوي قائلًا : لو سامحت نفسي في هذه لر بما تسامحت في غيرها . وكان إذا لم يجد المسألة في الفتاوي سلك مسلك الرأى ، وكان يقول إنى قد أرجح وجها من الوجوه ثم إذاطالعت في الكتب وجدت هذا الوجه قدذهب اليه بعض الأثمة قبلي . وكان يقول : مانظرت في كتاب أحد بمد تصانيف السيد الشريف بنية الاستفادة . وكان خواجه زاده يقول : إنى صاحب إقدام و إحجام . فقيل له : ما تريد بذلك ؟ فقال : إذا كملت مطالعتى لا أخاف أحدا كائنا من كان و إذا لم تكمل أخاف كل أحد . ونقل ءنه أنه قال : إن العلوم على ثلاثة أقسام ؛ قسم منها ما يمكن تقريره وتحريره وهو المكتوب في المصنفات . ومنها ما يمكن تقريره ولا يجوز تحريره وهو الجارى في المباحثات . ومنها ما لايمكن تقريره ولا تحريره وهو ما لا يمكن التعبير عنه لدقته إلا إذا حصل لأحد تلك الحالة الذوقية فيتكلم بالايما. والاشارة . وأمر السلطان بايزيد خواجه زاده أن يكتب حاشية على شرح المواقف فامتثل أمره . وكان قد وقع شلل فى يده الينى فكان يكتب الحاشية باليد اليسرى وتوفى خواجه زاده سنة ثلاث وتسعين وثمانمائة ، وكان له ولد اسمه الشيخ محمد من العلماء الكمبار مال في آخر الأمر إلى التصوف .

ومن علماء عصر الفاتح المولى شمس الدين احمد بن موسى الشير بالخيالى ، وكان عالما عاملا و رعاً ، ولما توفى تاج الدين الخطيب مدرّس أزنيق طلب السلطان محمد الفاتح مدرّساً مكانه ، فعرض الو زير محمود باشا اسم الخيالى فقال له السلطان : أليس هو الذى كتب الحواشى على شرح العقائد وذكر فيها اسمك ؟ قال الوزير : نعم هو ذلك . قال الساطان : إنه مستحق لهذا المنصب . وأعطاه المدرسة المذكورة وعين له كل يوم مائة وثلاثين درهما ، ومات وهو مدرس فيها وعمره ثلاث وثلاثون سـنة وكان كثير العبادة . حكى من لازمه أنه لم يره فرح ولا ضحك . وكان دائم الصمت لايتـكلم إلا عند مباحث العلوم .

ومنهم المولى مصلح الدين مصطنى القسطلاني ، كان مدرسا فى مدرسة «ديموطقة» فى الرومللى ثم لما بنى الفاتح المدارس فى القسطنطينية أعطاه واحدة منها وصارقاضيا بالعسكر المنصو رفخافة محمد باشا القراماني لأن القسطلانى كان قويّالايدارى أحدا ، فقال الوزير للسلطان : الأولى أن يكون للعسكر قاضيان ؛ أحدهما القسطلانى يكون قاضيا لعسكر الرومللي ، والآخر يكون قاضيا لعسكر الأناضول . وفى تلك المدة مات السلطان الفاتح وجلس السلطان بايزيد ، فعزل القسطلانى عن قضاء العسكر . وكانت له تصانيف عالية الدرجة ، ولم يتفرغ لأ كثر منها لكثرة اشتغاله بالدرس والقضاء ، وتوفى سنة إحدى وتسعانة ودفن بجوار أبى أيوب الأنصارى .

ومنهم المولى محيى الدين محمد بن الخطيب كان مدرساً باحدى المدارس الثمان بالقسطنطينية ، وادعى مرة أنه يقدر على مباحثة خواجه زاده ، فقال له السلطان الفاتح : أأنت تقدر على البحث معه ؟ قال : نعم لاسيا أن لى مرتبة عند السلطان . فعزله السلطان محمد لهذا الكلام . وكان طليق اللسان ، جرىء الجنان ، وقهر كثيراً من علماء زمانه . و يروى عنه أنه ذهب ومعه جماعة من العلماء الى السلطان بايزيد فقبل العلماء يد السلطان ، وأما ابن الخطيب فلم يقبل يده ولا انحنى له ، فلها خرجوا من حضرة السلطان قالوا له : كان الأليق أن تنحى له وتقبل يده ! قال : أنتم لا تعرفون ، يكفيه فخرا أن يذهب اليه عالم مثل ابن الخطيب وهو راض بهذا القدر . ثم إن السلطان بايزيد منه السلطان ، فصنف ابن الخطيب وهو راض بهذا القدر . ثم إن السلطان بايزيد منه السلطان ، فصنف ابن الخطيب رسالة وذكر السلطان بايزيد خان فى خطبتها منه السلطان ، فصنف ابن الخطيب رسالة وذكر السلطان بايزيد خان فى خطبتها منه السلطان ، فصنف ابن الخطيب رسالة وذكر السلطان بايزيد خان فى خطبتها وأرسلها الى السلطان بيد الوزير إبراهيم باشا ، فازداد السلطان غضباً وقال للوزير

ما اكتنى بذكر ذلك الكلام الباطل باللسان حتى كتبه فى الورق ! اضرب برسالته وجهه وقل له يخرج من مملكتى . فالوزيركتم ذلك عن ابن الخطيب ولم يشأ كسر خاطره ، وأرسل إليه عشرة آلاف درهم باسم السلطان والسلطان لا يعلم ذلك . وله مؤلفات كثيرة .

ومنهم المولى علاء الدين على العربي ، أصله من نواحى حلب ، قرأ أولا فى حاب ثم قدم الى بلاد الروم فقرأ على المولى الكورانى ، وقال المولى الكوارنى له : أنت عندى بمنزلة السيد الشريف عند مبارك شاه المنطقي . وتحرير الخبر أن السيد الشريف كان قرأ شرح المطالع ستعشرة مرَّة ، ثم قال في نفسه : أريد أن أقرأ هذا الكتاب على مصنفه . فذهب إليه وهو بهراة والتمس منه أن يقرأ عليه شرح المطالع ، وكان الشيخ قد بلغ من الكبر عتيًّا ، فنظر الى السيد الشريف فقال له : أنت شاب وأنا شيخ كبير لا أقدر على التدريس ، فاذهب الى مبارك شاه فهو يقرئك كما سمع منى وكان مبارك شاه وقتئذ يدرَّس بمصر ، فذهب السيد الشريف من هراة إلى مصر ومعه الكتاب ، فقال له مبارك شاه : نعم إلا أنه ليس لك درس مستقل ، ولا آذن لك بالتكلم بل تقنع بمجرد السماع . فرضي السيد الشروط كلها وحضر الدرس . وكان بيت مبارك شاه متصلا بالمدرسة وله باب اليها ، فخرج ليلة إلى صحن المدرسة و بينما كان يدور فيها سمع السيد الشريف يقول : قال الشارح كذا ، وقال الأستاذ كذا ، وأنا أقول كذا ، وكرركمات لطيفة أعجبت مبارك شاه حتى رقص منشدة طربه، فأذن للسيد الشريف أن يقرأ ويتكلم، وسود الشريف حاشية شرح المطالع هناك، فالمولى الـكوراني قص على المولى المربي هذه القصة وقال له : إني أفتخر بك افتخار مبارك شاه بالسيد الشريف ودرَّس المولى العربي باحدى المدارس الثمان فى القسطنطينية ، ثم صار مغتياً فيها . وكان رجلا قوى المزاج إلى الغاية يجلس عند الدرس مكشوف الرأس في أيام الشتاء ويقال إنه كان يأتى النسا. كل ليلة ، وكان يغتسل فى بيته مهما اشتد البرد ، ثم يصلى مائة ركمة ، ثم ينام ، ثم يقوم للتهجد ، ثم يطالع إلى الصبح وقد وُلد من صلبه سبع وستون نفساً ، ولما مرض مرض الموت 124

عاده الوزرا. ومعهم طبيب ، فأشار عليه الطبيب بالاستحام فلم يرض ، فحمله الوزرا. جبراً على سر ير قبض كل واحد طرفا منه وذهبوا به إلى الحمام .

ومنهمالمولى عبد الكريمكان هو والوزير محمود باشا والمولى إياس عبيداً لمحمد أغا من أمراء السلطان مراد، وقد جىء بهم من بلادهم وهم صغار، فمحمود باشا صار فيا بعد وزيراً للسلطان الفاتح، والمولى عبد الكريم قرأ العلوم بأسرها، واشتهر بالفضل وأخذ عن المولى على الطوسى والمولى سنان العجمى، ثم صار مدرساً بإحدى المدارس الثمان التى أحدثها الفاتح بعد فتحه القسطنطينية، وصار قاضياً للمسكر، ومات فى أيام السلطان بايزيد خان

ومنهم المولى حسن بن عبد الصمد الصمصونى ، كان عالماً فاضلا محباً للفقراءأخذ عن المولى خسرو ، ودراس فى إحدى المدارس الثمان ، ثم معلما للسلطان محمد الفاتح ثم قاضيا للمسكر المنصور ، ثم قاضيا لمدينة القسطنطينية ، وكان محمود الطريقة فى قضائه ، وكان له خط حسن ، كتب للسلطان الفاتح صحاح الجوهرى بخطة . ومنهم المولى محمد بن مصطنى بن الحاج حسن . قرأ على علما، عصره ، وصار قاضيا بمدينة « غاليبولى » ثم أعطاه السلطان محمد مدرسة والده بمدينة بروسه ، ثم استقضى فيها ثم استقضى بالقسط طينية ، ثم صار قاضيا للعسكر ومات فى سنة إحدى عشرة وتسعائه فى زمان السلطان بايزيد خان . وله تآليف منها حاشيته على تفسير سورة الأنعام المهم ميزان التصريف .

ومنهم علاء الدين على بن محمدالةو شجى كان أبوه من خدام أولغ بك ملك ماوراء النهر ، وكان حافظ البازى « وهو ممنى القو شجى بالتركية » قرأ على علماء سمرقند ، وقرأ على قاضى زاده الرومى العلوم الرياضية ، وكان الأمير أولغ بك أيضاً عالماً مهذه العلوم فأخذها عنه ، و بنى الأمير أولغ بك مرصداً فى سمرةند عظيا و تمين له المولى القو شجى هذا ، وله زيج شهير . و بعد وفاة أولغ بك لم يعرف أولاده قدر الفو شجى فرحل إلى تبريز وكان أميرها السلطان حسن الطويل فأ كرمه كثيرا ، وأرسله فى رسالة إلى

السلطان محمد العثماني ، فلما جاء إلى الفانح بالرسالة أكرمه فوق ماأكرمه السلطان حسن ورغب إليه أن يسكن فى ظل حمايته ، فوعده بالمجى. بمد إتمام الرسالة ، وعاد إلى السلطان حسن وأدى الجواب ، ثم أرسل الفاتح من جاء به إلى القسطنطينية بالحشمة الوافرة ، وقدم للسلطان رسالة فى علم الحساب وسماها المحمدية ، ولا يوجد أنفع منها فى هذا العلم . ثم حصلت حرب بين الفاتح والسلطان حسن الطو يلُّ فاستصحب السلطان المولى القوشجى وهو ذاهب إلى الحرب ، فصنف له في أثناء السفر رسالة في علم الهيئة سمّاهًا «الفتحيّة» ولما رجع السلطان من فتح العجم أعطى القوشجي مدرسة أيا صوفيا وأكرم أولاده وأتباعه وكان معه مثنا نفس من الأتباع . ورووا أن المولى القوشجي ذكر مباحثة السيد الشريف مع العلامة التفتازاني ورجَّح جانب التفتازاني وكان المولى خواجهزاده يقول : كـنت أظن الأمر كذلك إلا أنى حققت البحث المذكو ر فظهر لى أن الحق في جانبالسيد الشريف فكتبت ذلك في حاشية كتابي وطالعها القوشجي فاستحسن ماكتبت . ولمَّا لتي القوشجي السلطان محمدا الفاتح قال له السلطان : كيف شاهدت خواجه زاده . قال : لانظير له في العجم والروم . قال الساطان : ولا نظير له فى العرب أيضا . وللقوشجى حاشية علىأوائل شرح الكشاف للتغتازاني توفى فى القسطنطينية ودفن بجوار أبي أيوب الأنصار ى .

ومنهم المولى على بن مجد الدين محمد بن مسمود بن محمود بن محمد بن عمرالشاهرورى البسطامى الهروى الرازى العمرى البكرى الشهير ىالمولى « مصنفك » والكاف علامة التصغير عند العجم ، ولقب بذلك لاشتغاله بالتصنيف مذ حداثة سنه ، وهو من ذرية فخر الدين الرازى ، ويقال إن الفخر الرازى صرح فى بعض مصنفاته بأنه من ذرية عمر ابن الخطاب رضى الله عنه ، وقيل بل هو من ذرية أبى بكر الصديق رضى الله عنه .

ولد المولى «مصنفك» سنة ثلاث وثمانمانة ، وسافر إلى هراةلتحصيل العلم سنة اثنتى عشرة وثمانمانة ، وصنف شرح الارشاد سنة ثلاث وعشرين وثمانمانة ــ أى وهو ابن عشرين سنة ــ وشرح المصباح فى النحو سنة خمس وعشرين ، وشرح آداب البحث سنة ست وعشرين ، وشرح اللباب سنة ثمان وعشرين ، وشرح المطوَّل سنة اثنتين وثلاثين، وشرح شرح المفتاح للتفتازانى سنة أر بع وثلاثين ، وصنف حاشية التلويح سنة خمس وثلاثين ، وشرح البردة والقصيدة الروحية لابن سينا فى تلك السنة ، ثم ارتحل إلى هراة وشرح « الوقاية » ثم شرح « الهداية » سنة تسع وثلاثين . ثم صنف حدائق الايمان لأهل العرفان ، ثم ارتحل إلى بلاد الروم سنة تمان وأر بعين وشرح المصابيح للبغوى ، وشرح شرح المفتاح للسيد الشريف ، وصنف شرح الكشاف للزمخشرى . وله عدة تا آيف بالفارسية ، وقرأ العلوم الأدبية على المولى جلال الدين يوسف الأجمحي من تلاميذ التفتازانى ، وقرأ فقه الشافعي على المولى جلال الدين الابهرى ، وقرأ الفقه الحننى على الامام نصيح الدين محمد بن محمد على الدين .

وكان سريع الكتابة يكتب كل يوم كراسا ، وكان يدرس الطلبة بالكتابة يكتبون اليـه مواضع الاشكال فيجيب كلاً فى ورقة ويدفعها إلى الطالب ، مات بالقسطنطينية سنة خمس وسبعين وثمانمائة ، ودفن عند أبى أيوب الأنصارى وأصيب بالصعم فى آخر حياته .

ومنهم المولى سراج الدين محمد بن عمر الحلبى ، لمّا أغار تمرلنك على البلاد الحلبية أخذه معه إلى ما و راء النهر فقرأ هناك ، ثم قدم إلى بلاد الروم فى زمن السلطان مراد خان ونصبه معلما لابنه السلطان محمد الذى فتح استانبول ثم أعطاه مدرسة بأدرنة و بقى يدرّس و يصنف حتى مات فيها .

ومنهم المولى محيى الدين دو يش محمد بن خضرشاه ، كان مدرساً بسلطانية بروسة وكان فى غاية الورع والناس تتبرَّك به . ومنهم المولى إياس ، وكان متصوّفا انقطع للعبادة والمطالعة ، وكان له غرام بتصحيح الكتب وكتابة الفوائد فى حواشيها ، وكان للناس فيه اعتقاد عظيم . ومنهم المولى خير الدين معلم السلطان محمد الفاتح ، وكان له جامع ومدرسة في القسطنطينية . وكان عالماً فاضلا متفنناً لذيذ الصحبة حسن النادرة . ومنهم المولى حميد الدين بن أفضل الدين الحسينى ، وكان على جانب عظيم من الورع والتقوى ، صبوراً على الشدائد ، تولى التدر يس بمدرسة السلطان مراد فى بورسة الورع والتقوى ، صبوراً على الشدائد ، تولى التدر يس بمدرسة السلطان مراد فى بورسة

ثم عزل عنها فى أوائل سلطنة الفاتح ، وأتى إلى القسطنطينية . وكان الفاتح أحياناً يخرج ماشياً فى عدة من أعوانه فصادفه الشيخ حميد الدين فنزل عن فرسه ووقف فقال له السلطان : أنت ابن أفضل الدين ؟ قال : نعم . قال : احضر إلى الديوان غداً . فلما حضر أعطاه مدرسة السلطان مراد في بورسة ، وأجرى عليه أرزاقا تكفيه وأوصاه بالاشتغال بالملم وقال له : أنا لا أغفل عنك . ثم أعطاه الساطان إحـدى المدارس الثمان في القسطُنطينية ، ثم استقضاه ، و بعد وفاة الفاتح صار مفتيًّا في زمان ولده السلطان بايزيد . وكان شديد الحفظ قلَّما توجد مسألة شرعية أو عقلية إلا وهو يحفظها ، ولم يكن يعرف الغضب \_ ومنهم المولىسنان الدين يوسف بن المولى خضر بك ابن جلال الدين ، كان عالمًا فاضلا واسع الاطلاع حاد الذهن ، ولشدة ذ كانه غلب عليه الشك فصار يشتبه في أكثر الأشياء ، وكان والده يلومه على ذلك ، وكانا يأكلان مرة مماً فمّال له والده : بلغ بك الشك إلى مرتبة أنك قد تشك في أن هذا الظرف من نحاس ؟! فقال له : نعم يمكن ذلك لأن للحواس أغاليط . فغضب والده عليه وضر به بالطبق على رأسه . ولمّا مات والده كان في المشر ين من سنه . فأعطاه السلطان الفاتح مدرسة بأدرنة ، ثم أعطاه دار الحديث ، ثم جعله من خواصه ، وتعلم سنان الدين العلوم الرياضية على المولى على القوشجي الذي تقدَّم ذكره ، ثم سفر الجو بينه و بين السلطان فمزله وحبسه . فلما عرف العلماء اجتمعوا في الديوان العالي وقالوا : لابد من إطلاق سبيله و إلا نحرق كتبنا ونخرج من المملـكة ، فأمر السلطان بتخلية سبيله ولكنه أخرجه من القسطنطينية إلى سفر حصار ، و متى غضبان عليه . إلاأن السلطان بايزيد عاد فاستدعاه إلى أدرنة ، وجعله في دار الحديث فيها ، وأنعم عليه وكتب هناك حواشى على مباحث الجواهر من شرح المواقف ، وأورد أسئلة كثيرة علىالسيد الشريف، فنصحه بعض أحجابه قائلا له : لابد من انتخاب تلك الأسئلة لأن السيد رفيع الشان، فأوعز للطلبة بأن يطالعوا تلك الأسئلة، فأسقط منها ما أجابوا عنه، تم ترك المناصب ومات بقسطنطينية ، ودفن بجوار أبى أيوب الانصارى سنة إحدى وتسمين وثمانمانة . وكان ينفق كل مافى يده ، ولما مات لم يوجد فى بيته حطب يسخَّن به الماء . ومنهم المولى يعقوب باشا بن المولى خضر بك بن جلال الدين ، وكان عالماً محققاً صالحاً ، استقضى فى مدينة بورسة ومات وهو قاض بها سنة إحدى وتسعين وثمانمائة . ومنهم احمد باشا بن خضر بك بن جلال الدين كان أيضاً عالماً فاضلا متواضعا محبا للفقراء ، أعطاه السلطان محمد إحدى المدارس الثمان وهو دون العشرين ثم صار مفتيا بمدينة بروسة فى زمان السلطان بايزيد ، ومات سنة سبع وعشرين وتسعانة وقد ذرف على التسعين . ومنهم المولى صلاح الدين ، كان عالماً عابداً جعله الفاتح معاما لابنه بايزيد ، وتوفى فى بورسة .

ومنهم المولى عبد القادر أصله من « اسبارتة » من ولاية حميد ، قرأ على المولى على الطوسى وترق في المناصب حتى صار من خواص السلطان الفاتح ، فنقل الوزير محمود باشا عنه إلى السلطان ما غيَّر خاطره عليه ، فذهب إلى وطنه ومات مكسور الخاطر . ومن نكاته أنه كان مع السلطان في قونية ، فخرج العلماء لاستقبال السلطان مشاة ، وكان المولى عبد القادر راكباً ، فقال له السلطان : قد أضناك السفر فانظر إلى هؤلاء العلماء وقوة مزاجهم ، فأنشده بيتاً بالفارسية معناه : إن الفرس العربي و إن كان نحيفاً فهو أجود من جماعة الحُمْر ، فضحك السلطان واستحسن جوابه . ولكنه لم يستحسن منه قوله مرة : إنه لوكان العلامة التفتازاني والسيد الجرجاني في عصره لحملا قدَّامهُ غاشية سرجه ، فإن السلطان اشمأز من كلامه ، وأمره بالمباحثة مع خواجه زاده فأفحمه خواجه زاده ، كأن السلطان جعل ذلك عقابًا له . ومنهم المولى علاء الدين على بن يوسف بالى بن المولى شمس الدين الفنارى ، كان من العلماء المحققين ارتحل إلى بلاد المجم وأخذ عن علما. هراة ، ثم عن علما. سمرقند ، و بخارى ، ثم عاد إلى بلاده . وكان المولى الكوراني يقول للسلطان الفاتح : يجب أن يكون عندك أحد أبنا. المولى الفنارى ، فلما بلغه وجود المولى علا. الدين من ذرية الفنارى استقضاه بمدينه بورسة ثم جعله قاضيا للمسكر المنصور ، وفى زمانه ارتقى شرف العلم وكانت للعلماء سيادة تامَّة . ثم عُزل ، ثم أعاده السلطان بايزيد لقضاء العسكر ، ثم عزل وأقام على جبل فوق مدينة بورسة يشتغل بالعلم ، وكان يقضى فىذلك الجبل الفصولاالثلاثة

وينزل إلى بورسة فى الفصل الرابع . وكان لا ينام على فراش ، فاذا غلب عليه النوم استند على الجدار والكتب بين يديه . وكان ماهرا فى العلوم الرياضية ، وفى علم الكلام ، وعلم الأصول ، وفى الفقه والبلاغة ، وسلك أيضاً طريق التصوف ودخل فى خدمة العارف بالله حاجى خليفة ، ومع سعة علمه لم يرغب فى التأليف ، وليس له إلا شرح الكافية فى النحو . وكان ينفق كل ما بيده ولم يد خر من رواتبه الكثيرة التى جرت عليه وهو قاض للعساكر أقل شى، ، فقيل له فى ذلك ؟ فقال : كنت رجلا سكران ولم يوجد عندى من يحفظ المال . يريد أنه كان سكرانا بخمرة الجاه . فقال له بعض الحاضرين : إذا رجعت إلى المنصب فيلزم أن تحفظ المال ، فقال : لا يفيد فانه إذا عاد المنصب يعود معه السكر . توفى سنة ثلاث وتسمائة ، وقيل إحدى وتسمائة . إذا عاد المنصب يود معه السكر . توفى سنة ثلاث وتسمائة ، وقيل إحدى وتسمائة .

ومنهم المولى حسن شلبى بن محمد شاه الفنارى ، كان عالماً عابداً محباً للفقراء وكان مدرسا بالمدرسة الحلبية فى أدرنة ، وكان ابن عمه المولى على الفنارى قاضياً بالعسكر فى أيام الفاتح ، فدخل عليه وقال : استأذن لى من السلطان لأنى أريد أن أذهب إلى مصر لقراءة كتاب «مغنى اللبيب» فى النحو على رجل مغر بى سمعته بمصر يعرف ذلك الكتاب غاية المعروفة ، فأذن له السلطان وقال قد اختل دماغه . وكان السلطان لا يحبه لأنه صنف حواشيه على كتاب التلويح باسم السلطان بايزيد في حياة والده ، ثم ذهب إلى مصر وقرأ مغنى اللهيب على العالم المذر بى قراءة تحقيق وتدقيق وكتب الكتاب يخطه وكتب له المغر بى إجازة على ظهر الكتاب ، وقرأ البخارى على بعض تلاميذ أبن حجر وأخذ إجازة فى الحديث ، ثم حج ورجع إلى بلاد الروم فأرسل كتاب مغنى اللبيب إلى السلطان فلما نظر فيه رضى عنه وأعطاه مدرسة وعين له السلطان رزقا كافيا ، ومات بورسة فارسة على زمين السلطان بايزيد محرسة وتب الكتاب منهى اللبيب إلى السلطان فلما نظر فيه رضى عنه وأعطاه مدرسة وعين له السلطان رزقا كافيا ، ومات ببورسة . وفي زمان السلطان بايزيد سكن بورسة وحواشى على شرح المواقف للسيد الشريف ، وحواشى على الترو المالخيص وحواشى على شرح المواقف للسيد الشريف ، وحواشى على الترج المحاد المولى . وحواشى على شرح المواقف للسيد الشريف ، وحواشى على التلوية مكن به مرسة وحواشى على شرح المواقف للسيد الشريف ، وحواشى على التلوية المول المالخيص

ومنهم المولى مصلح الدين مصطفى بن المولى حسام ، وَكان عالما فى العلومالشرعية والعلوم الأدبية ، ومتصوفاً أيضا ، وكانت له اليد الطولى فى الانشاء ، وصار مغتياً فى 129

بورسة ، ومات بها . ومنهم محيى الدين محمد الشهير « بأخو ين » قرأ على علماء الروم ودرَّس في إحدى المدارس الثمان في قسطنطينية . ومنهم المولى قاسم المشتهر « بقاضي زاده » كان أبوه قاضيا في مدينة قسطموني ، وكان عالما عابدا ، وكانت له معرفة بالعلوم الرياضية ، وتولى القضاء في بورسة ، وكان محمود الطريقة ، ومات وهو قاض في بورسة ومنهم المولى محى الدين الشهير «بابن مغنيسا» اتصل بخدمة المولى خسرو وهو مدرس بمدرسة آيا صوفيا ، وكان يسكن في الطبقة العليا من المدرسة ، و يشعل سراجه طول الليل و يرى ذلك السلطان محمد من دار السمادة ، فسأل السلطان يوما المولى خسرو : من أفضل تلاميذك؟ فقال له : ابن مغنيسا . قال : ثم من؟ قال : ابن مغنيسا . قال السلطان: أهو رجلان ؟ قال: لا ولكنه واحد كألف ، فقال له السلطان : إنه ساكز في الحجرة الفلانية ، وذلك لأن السلطان كان يرمى سراجه موقداً طول الليل . ولما بني الوزير محمودباشا مدرسته بالقسطنطينية أعطاها السلطان لابن مغنيسا ، فني أول درس ألقاه قال أستاذه المولى خسر و محضور جمَّ من العلماء : حضرت درسين ؛ أحدهما لمحمد شاه الفنارى، والآخر هذا الدرس . قال ذلك لشدة إعجابه بتلميذه . ثم صار قاضيا بالقسطنطينية ، ثم قاضيا بالعسكر المنصور . وانفق أن سافر السلطان الفاتح إلى الحرب في الرومللي فسأل ابن مغنيسًا عن بيت من الشعر العر بي فقال له : أتفكر فيه بالمنزل ثم أجيب . فقال له السلطان محمد : أيحتاج بيت واحد من الشعر إلى كل هذا وأمر بحضور المولى سراج الدين \_ وكان موقًّا في الديوان العالى \_ فسأله عن ذلك البيت فني الحال أجابه قائلا: هو للشاءر الفلاني من القصيدة الفلانية من البحر الغلاني . ثم قرأ السباق والسياق ، وحقق معنى البيت . فقال السلطان لابن مغنيسا : ينبغى أن يكون العالم هكذا فى العلم ، ثم عزله عن قضاء العسكر وأعطاه إحدى المدارس الثمان وقال هو محتاج بعد إلى التدريس . ثم بعد ذلك استوزره ثم عزله عن الوزارة . وفي زمان السلطان بايزيد رجع قاضيا للمسكر وتوفى وهو قاض . ومنهم المولى حسام الدين حسين بن حسن بن حامد التبريزى المشهو ر «بأمولد»

لقّب بذلك لأنه تز وج أم ولد المولى فخر الدين العجمى ، كان عالماً عابداً منقطماً عن

الخلق، عاكماً على الدرس والعبادة ، أعطاه السلطان الغاَّم إحدى المدارس الثمان وكان يحبه لصلاحه و يحسن إليه. ومنهم ابن المعرَّف كان من ولاية بالى كسرى وكان معلَّما للسلطان بايزيد ، وكان السلطان يقول : لولا صحبتي معه ماصحت عقيدتي ومنهم المولى بهاء الدين بن الشيخ الحاجي بيرم ، كان عالماً فاضلا عابداً ، صار مدرسا بمدرسة السلطان بايزيد بنمراد في بورسة ، وأخذ عن الخواجه زاده ودرَّس في إحدى المدارس الثمان ، ولما بني السلطان با يزيد بن محمد مدرسته بأدرنة أعطاها إلى المولى بهاء الدين المذكور . ومنهم المولى سراج الدين كان معيدا لدرس خواجه زاده ، ثم أعطاه السلطان الفاتح إحدى المدارس الثمان بقسطنطينية ، وكان يحفظ جيدا. قصائد العرب ، و ينظم الشعر العر بى ، وقد تقدم كونه تغلب على ابن مغنيسا فى معرفة الشعر العربي ، ومات في عنفوان شبابه ، وحزن عليه الناس . ومنهم المولى محيى الدين محمد ابن كو بلو ، جعله الفاتح قاضياً بالمسكر المنصور ، وتزوج بأخته سليمان شلى بن كمال باشا فولدله منها ولد اسمه أحمد شاه ، وهوالمولى العالمالفاضل المعروف «بابن كمال باشا» ومنهم المولى محيى الدين محمد المعر وف بمولانا « ولدان » وكان قاضياً بمدينة غاليبولى ثم جعله السلطان مدرسا في بو رسة ، ثم قاضيا بها ، ثم جعله قاضي العسكر ، ثم عزله و بقى إلى زمان ولده با يزيد خان فأعاده إلى قضاء العسكر وحصل فى زمانه أن آحد خدام السلطان في أدرنة ظهر منه فساد ، فأرسل نائب المحكمة أناسا من قبله لمنعه فلم يمتنع ، فغضب الناثب وركب إليه بنفسه وقصد منعه فضرب هو الناثب ضربا شديداً ، و بلغ الخبرالسلطانفأمر بقتله لتحقيره نائب الشرع ، فشفع له الوز راء فلم يقبل شفاعتهم ، فالتمسوا من مولانا ولدان أن يتوسط فى الأمر فقال للسلطان : إن النائب مخطى، في قيامه من مجلس القضاء بسبب الغضب . فلما ذهب فضربه ذلك الغلام لم يكن عند الضرب قاضيا بل كان قد أسقط نفسه ، فلذلك لايقال إنه حصل تحقير للشرع يستحق فاعله القتل . فسكن السلطان الفاتح ، ثم جي. بالغلام بين يدى السلطان فضر به ضربا شديدا مرض من بعده أر بعة أشهر ثم برى. بعد ذلك وترق وصار و زيرا للسلطان با يزيد ، وكان يترحّم على الغاتح ويقول : ماحصل لى

101

هذا الرشد إلا من ضربه . ومنهم أحمد باشا بن المولى ولى الدين الحسيني ، كان مدرسا بمدرسة السلطان مراد في بورسة ، ثم صار قاضيا بأدرنة ، ثم جعله السلطان محمد الفاتح قاضيا بالعسكر ، ثم جمله معلما لنفسه ، وكان حلو الفكاهة يقرض الشعر بالتركية ، واستو زره الساطان ثم عزله ، وجعله أميرا على بورسة ومات بها . ومنهم المولى تاج الدين ابراهيم باشا بن خليل بن إبراهيم بن خليل باشا ، جـده الأعلى خليل باشا أول قاض بالعسكر المنصور في الدولة العثمانية ، وأما والده خليل باشا فكان و زيرا للسلطان مراد والد الفاتح ، فلما تولى الفاتح عزل خليل باشا ونكبه ومات محبوسا ، وكان ولده تاج الدين ابراهيم باشا قاضيا بأدرنة ، فمزله أيضا وتحولت به الأحوال وصار إلى فقر شديد ، ثم ولاه الساطان قضاء أماسيه ، ولما مات وتولى ابنه با يزيد استدعاه إلى القسطنطينية وجعله قاضيا للعسكر ، ثم جعله رئيسا للوزراء وكانت سيرته في القضاء والوزارة محمودة ، وكان يأكل من مطبخه كل يوم ستمانة نفس من الفقراء ، وعند وفاته لم يوجد فى خزانته إلا ثمانية آلاف درهم ! ! وله جامع ومدرسة في القسطنطينية . ومنهم المولى مصلح الدين مصطفى بن أوحد الدين البارحصاري ، كان عالما فاضلا عالى الهمة ، عظيم الحرمة ، أخذ عن خواجه زاده ودرَّس في أدرنة وفي القسطنطينية ، واستقضى فيها أيام دولة السلطان بابزيد ، ومات وهو قاض، ولم يصنف كتبا إلا رسالة في تجويز الفرار من الوباء . ومنهم المولى يوسف بن حسين الـكرماسني قرأ على خواجه زاده ، ودرس في القسطنطينية ثم استُقضى فيها ، وكان سيفا من سيوف الحق لا يخاف في الله لومة لائم ، خرج مرة إلى المسجد بمامة صغيرة ، فطلبه الوزير ابراهيم باشا لمصلحة اقتضت حضوره فى الحال فلم يبدل عمامته الصغيرة ، فسأله الوزير عن ذلك فأجابه : حضرت خدمة الخالق بهذه الهيئة ، ثم لما استدعيتني لم أجد في نفسي رخصة في تغيير الهيئة لأجل الوزير فوقع هذا الـكلام عند الوزير موقع القبول ، و ر واه للسلطان بايزيد فسر السلطان بذلك وأنعم عليه .

ومنهم المولى ابن الأشرف ، قرأ على خواجه زاده ، ثم على المولى على الطوسى

ونبغ نبوغا عجيبا، ولكنه التحق أخيراً بزمرة الصوفية ورغب فى السياحة إلى أن ماتٌ . ومنهمالمولى عبدالله الأماسي ،كانمدرساعظيم الشأن في أماسية ، زاهدًا في الدنيا ومنهم المولى حاجى بابا الطوسى ، اشتغل بالتدر يس وأخذعنه الكثيرون ، وله تصانيف كثيرة فىالنحو . ومنهم المولى ولىالدين القرامانى والد الشاعر المشهور «بنظامى» توفى ولده نظامى في حياته . ومنهم المولى علاء الدين على الفنارى ، وليس من أولاد المولى الغنارى تولى القضاء فى بورسة ، ثم صار قاضى عسكر الأناضول ، ومات فى أيام السلطان بايزيد ، وكان له ملكة في الانشاء بالعربية . ومنهم سنان الدين يوسف المشهور « بقره سنان »كان ماهراً في العلوم العربية والأدب شرح مراح الأرواح في الصرف ، وشرح الشافية في الصرف أيضاً . ومنهم المولى مصلح الدين مصطفى بن زكريا القراماني ، قرأ في القاهرة ، ثم عاد إلى بلاد الروم ، وله التصانيف . ومنهم المولى مصلح الدين مصطنى أخو زوجة المولى عبد الكريم ،كان مدرًّ سأ بمرادية بورسة . ومنهم المولى شمس الدين أحمد الشهير بقراجه أحمد ، كان مدرساً عرادية بورسة ، وله تصانيف . ومنهم المولى شمس الدين أحمد الشهير « بدنقوس » كان مدرسا في بورسة وصنف شرح المراح فى الصرف ، وله شرح على كتاب المقصود في الصرف .

ومنهم المولى طشغون خليفة ، وكان متصوفا توفى فى زمان السلطان بايزيد ومنهم المولى مصلح الدين مصطنى الشهير « بالبغل الأحر » وكان عالما حافظا لجيم المسائل درّس مدة فى بورسة ، ثم فى أدرنة ، وكان عظيم الجثة جداً لا يحمله إلا فرس قوى . ومنهم المولى شمس الدين أصله من ولاية « آيدين » ارتحل إلى بلاد العجم ، وقرأ على علمائها . ثم إلى بلاد العرب وقرأ أيضا على علمائها ، و برع فى علم النبهات ، واتصل بالفاتح ثم غضب عليه فذهب إلى بورسة ، واختل عقله فى آخر عره من حزنه لأجل مفارقته للسلطان . وكان ينظم القصائد العربية ، والفارسية والتركية ، وكل قصيدة إذا صُحَّت من أولها إلى آخرها يحصل منها هجو كما جاء فى « الشقائق النعانية » . ومنهم المولى المليحى ، مهر فى العلوم وذهب إلى بلاد العجم فأخذ عن علمائها وكان يحفظ صحاح الجوهرى كله ، ولكنه ابتلى فى آخر الأمر بالخر وسقطت منزلته ونقل إلى السلطان الفاتح أن المليحى شرب الخر فى سوق البرّازين ، وصبّ الخر على الناس ، فأرسل فأتوا به فسأله لماذا شربت الحر وصببته على الناس ؟ فكان المليحى يقول : عجبا للسلطان كيف صدّق قولهم أن المليحي صب الخر على الناس مع أن المليحى إذا وجد الخر لايضيّع منها قطرة !! وقد تاب المايحى عن الحر فى زمان السلطان محمد ، فلما توفى رجع إلى شأنه عفا الله عنه والله يعفو عن كثير . ومنهم المولى سراج الخطيب ، وكان من بلاد العجم جاء إلى بورسة ثم إلى استانبول فجعله السلطان عظيم لم يلحقه به أحد بعده .

ومنهم قطب الدين العجمى ،كان و زيراً لبمض ملوك العجم ثم جا، إلى بلاد الروم وخدم السلطان الفاتح فأكرمه جدا ، وكان يعرف لم الطب غاية المعرفة. ومنهم الحكيم شكر الله الشير وانى ، وكان طبيبا ماهرا وعالما بالعلوم العربية . ولما حج أقام بمصر وقرأ على علمائها كالشيخ السخاوى ، وغيره . وأجازه بالر وم المولى الكورانى واتصل بخدمة السلطان محمد ومات فى أيامه . ومنهم خواجه عطا الله المعجمى ، جاء من بلاد العجم إلى بلاد الروم فى أيام الفاتح ، ومات فى أوانل سلطنة با يزيد وكان ماهرا فى الفلك والرياضيات ، ومعرفة الأزياج واستخراج التقاويم ، قال صاحب والربع المجيّب ، والمقنوات ، ومعالة لكيرة فى العلوم الرياضية لحل الأسطرلاب والربع المجيّب ، والمقنطرات ، ورسالة لطيفة فى معرفة الأوزان . ومنهم يعقوب الحكيم والربع المجيّب ، والمقنطرات ، ورسالة لطيفة فى معرفة الأوزان . ومنهم يعقوب الحكيم فاستوزره السلطان ، ولما مرض السلطان الفاتح رحمه الله عالجه يعقوب الحكيم فلم ينجع علاجه ، فأشار الوزير محمد باشا باستدعاء المحيم يعقوب الحكيم فلم ينجع علاجه ، فأشار الوزير محمد باشا باستدعاء الحكيم الملوى في ينجع علينه عمل أنه مو خلابة المونية ، والمانيان ، في أنه عالمه م أم أما وال بنائية عالم من أمير الأطاء فن علي الماطان المان عليه يعقوب الحكيم فلم ينجع علاجه ، فأشار الوزير محمد باشا باستدعاء الحكيم المالي في المالي في المالي يغلاف معالجات ، ولما للشاء ، فصوّب رأى الحكيم اللارى فعالية ، فما عاينه عرف أن مرضه غير قابل للشغاء ، فصوّب رأى الحكيم اللارى ولم يلبث السلمان عاينه عرف أن مرضه غير قابل للشغاء ، فصوّب رأى الحكيم اللارى ولم يلبث السلمان

إلا قليلا حتى مات روّح الله روحه ، وجزاه عن الاسلام خيراً . ومنهم الحكيم اللارى المجمى ، اتصل بخدمة الفاتح . ومنهم الحكيم « عرب » حصّل الطب في بلاد العرب ثم جاء إلى بلاد الروم واتصل بخدمة عيسى بك س اسحق بك أمير أسكوب، ثم اتصل بخدمة السلطان محمد ومنهم ابن الذهبي ، كان عالماً عابداً زاهداً ورعاً ، وكان ماهراً في معرفة الأعشاب ، وكان لايؤتى إليه بشي. منها إلا عرفه باسمه ورسمه ومنافعه ! وكان طبيباً حاذقاً . ومنهم محمد بن حزة الشهير «بآق شمس الدين» نجل العارف بالله شهاب الدين السهروردى ، ولد بدمشق الشام ، ثم أتى مع والده إلى بلاد الروم ، وكان ماثلا إلى التصوف وانصل بخدمة الشيخ بيرم ، وكان طبيبا للأبدان كما هو طبيب للأرواح . ولما عزم السلطان محمد على فتح القسطنطينية دعا هذاالشيخ للجهاد فقال الشيخ آق شمس الدين : سيدخل المسامون القلعة من الموضع الفلاني في اليوم الفلاني ، وقت الضحوة الكبرى ، وكان الأمركما قال . فاعتقد فيه السلطان محمد مزيد الاعتقاد ، وقال : ما فرحت بهذا الفتح كفرحي بوجود مثل هذا الرجل في زماني . ثم جاءه السلطان يوما من الأيام وهو مضطجع في خيمته فلم يقم للسلطان فقبِّل السلطان يده وقال له : جنتك لحاجة ! قال : ماهي ؟ قال : أرْيد أن أدخل الخلوة عندك أياما . فقال الشيخ : لا . فألح السلطان مراراً والشيخ يقول لا . فقال له السلطان وهو غضبان : إن واحداً من الاتراك يجي. إليكوتدخله الخلوة بكلمةواحدة فلماذا تمنعني أنا وحدى ؟ فأجابه الشيخ آق شمس الدين : إذا دخلت الخلوة تجد فيها لذة تسقط السلطنة من عينك ، وتختل أمورها ، فيمقتنا الله ، والغرض من الخلوة إنما هو تحصيل العدالة ، فأنت عليك أن تفعل كذا وكذا ، وذكر ما بدا له من النصائح ثم قام السلطان من عنده والشيخ مضطجع لا يقوم له ، فقال السلطان لابن ولى الدين ما قام الشيخ لى ؟ ! \_ وكان مستاء من ذلك \_ فقال له ابن ولى الدين: إن الشيخ خاف عليك الغرور لهذا الفتح الذي لم يتيسر لغيرك من السلاطين العظام ، والشيخ كما لايخني هو مرشد · ثم دعا السلطان الشيخ في الثلث الأخير من الليل وجاء والليل مظلم فما رآه بالبصر ولكن عرفه بالروح ، فعانقه وضمَّه وجلس اليه حتى طلع الفجر ، فصلى

السلطان خلفه ، و بعد الصلاة قرأ الشيخ الأوراد والسلطان جالس أمامه على ركبتيه فلما أتمها التمس السلطان من الشيخ أن يعين له موضع قبر أبى أيوب الانصارى وكان يروي فى التواريخ أن قبره بموضع قريب من سور القسطنطينية ، فقال آتى شمس الدين : إلى أشاهد فى هذا الموضع نوراً ، فلمل قبر أبى أيوب هو هنا . قال لهالسلطان إلى أصدقك ، ولكن أر يد علامة يطمنن بها قلبى ، فتوجه الشيخ ساعة ثم قال : احفروا هذا الموضع من جانب الرأس من القبر مقدار ذراعين يظهر رخام عليه خط عبراني تفسيره كذا ، فحفروا مقدار ذراعين فظهر الرخام الذى قال عنه وعليه الخط ففسروه فاذا هو كما قال . فاندهش السلطان وغلب عليه الحال حق وأمر ببناء القبة على ذلك الموضع ، و ببناء جامع ، والتمس من الشيخ أن يجلس هناك مع مريديه ، فأبى الشيخ واستأذن أن يرجع إلى وطنه . فلم يشأ السلطان أن يخالفه فلم عبر البحر قال لولده : لما جارم ، والتمس من الشيخ أن يجلس هناك مع مريديه من ظامة الكفر فيها . وعاد إلى وطنه . فلم يشأ السلطان أن يخالفه فلم عبر البحر قال لولده : لما جارم الما قلبى نوراً ، وقد فسدت إلهاماتى فى ما من يديه من ظامة الكفر فيها . وعاد إلى وطنه . فلم يشأ السلطان أن يخالفه ما من يديه من ظامة الكفر فيها . وعاد إلى وطنه . فلم يشأ السلطان أن يخالفه فلما عبر البحر قال لولده : الما جاوزت المحر امتلاً قلم نوراً ، وقد فسدت إلهاماتى فى ما من يسطنينية من ظامة الكفر فيها . وعاد إلى وطنه « قصبة قومنك » و متى فيها حي مات . وله رسالة فى التصوف اسمها « رسالة النور » وكان ماهراً فى علم الطب ، وله

حاصر العرب القسطنطينية من سنة ٤٨ إلى سنة ٥٣ للهجرة ، ومنهم من يمد ذلك الى سنة ٥٥ و يقولون : إن أبا أيوب الانصارى رضى الله عنه وهو خالد بن زيد ابن كليب بن ثعلبة بن عبد بن عوف من بلحارث بن الخزرج الذى شهد « بدرا » « وأحداً » « والخندق » والمشاهد كلها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وخرج عازيا فى زمان معاوية ومرض في غزو القسطنطينية ، فلما ثقل قال لأصحابه : إن أنا مت فاحلونى فاذا صاففتم المدو فادفنونى تحت أقدامكم ، وسأحدثكم بحديث سمعته من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو « من مات لا يشرك بلالله شيئا دخل الجنة » . قال ابن سعد فى الطبقات الكبرى : ولما مرض أتاه يزيد بن معاوية يعوده فقال حاجتك ؟ قال : حاجتى إذا أنا مت فاركب بى ثم سُخ بى فى أرض العدو ما وجدت مساغا ، فاذا لم تجد مساغاً فادفنى ثم ارجع . فلما مات ركب به ثم سار فى أرض

العدو ما وجد مساغاً ، ثم دفنه ثم رجع . قال محمد بن عمر : توفى أبو أيوب عام غزا يزيد بن مماوية القسطنطينية فى خلافة أبيه سنة ٥٢ وصلى عليه يزيد بن مماوية وقبره بأصل حصن القسطنطينية ، ولقد بلغنى أن الروم يتمهدون قبره ويرمّونه ويستسقون به إذ قحطوا ، انتهى ماجا. فى الطبقات . وقد نقلته الى حواشى « حاضر المالم الاسلامى » ثم قلت : إن الاتراك عند ما فتحوا القسطنطينية بقيادة السلطان محمد الفاتح عثر وا على قبر أبى أيوب الأنصارى و بنوا عليه قبة ، وجملوا عنده جامعاً .

وجاء في الانسيكاو بيدية الاسلامية : أن ابن قتيبة هو أول من ذكر قبر أبي آيوب . قلت :كانت وفاة ابن قتيبة في ذي القعدة سنة سبعين وماثنتين ، وقيل ست وسبعين ومائتين على ما فى وفيات الأعيان ، والحال أن وفاة محمد بن سعد صاحب الطبقات كان يوم الأحد لأر بع خلون من جمادى الآخرة سنة نلائين ومائتين ، أى قبل وفاة ابن قتيبة كما فى وفيات الأعيانأيضا . فيكون جزم اصحاب الانسيكلو بيدية الاسلامية بأن ابن قتيبة هو أول من ذكر قبر أبى أيوب الانصارى هو بغير محله وذلك لأن ان سعد سابقلابن قتيبة ، وأنت ترى أنه قد ذكره . وأما قضية كون الروم حفظوا قبره وكانوا يستسقون به فى القحط فقد جاء فيالانسيكلو بيدية المذكورة نقلها عنالطبرى ، وابن الأثير ، وابن الجو زى ، والقز و ينى ، والحال انها مذكورة في طبقات ابن سعد الذي تقدم في الزمن هؤلاء جميماً ، وقد جا،ت هذه القسة مع ترجمة أبي أيوب في كتاب تركي للحاج عبد الله اسمه « الآثار الماجدية في المناقب الخالدية » طبع استانبول سنة ١٣٥٧ . ثم ذكرت في حواشي « حاضر العالمالاسلامي » رواية كون المولى آق شمس الدين كشف ضر يح أبي أيوب ، وأن السلطان الفاتح بني سنة ٨٦٣ جامعاً عند الضريح المذكور . و بعد طبع « حاضر العالم الاسلامى » اطلعت على ر وايات لا أتذكر الآن مظنتها بالتحقيق تدل على أن قبر أبي أيوب كان معروفا الى القرن السادس للهجرة . وقد حدَّث أحدالتجار المسلمين بأنه رأى بنيَّة بيضاء في ذلك الموضع ، فسأل عنها فقالوا له : هذا قبر أبي أيوب الانصارى . فان كان طمس القبر بعد ذلك حتى اختنى أثره وانكشف للمولى آق شمس الدين فهذا لايتعارض مع هذا .

ومنهم الشيخ عبد الرحيم المعروف بابن المصرى ، انصل بخدمة العارف بالله آق شمس الدين ، وله كتاب أسمه «وحدة نامة» . وهو من بلدة «قوه حصار » ومات فيها . ومنهم الشيخ ابراهيم بن حسين السيواسي ، قرأ العلوم على المولى يعقوب بقونية ثم تولى التدريس بمدرسة خوند خاتون بمدينة قيصرية ، فلما اطلع على أن المدرسة للحنفية تركها لأنه كان شافعي المذهب ، وكان متصوفا وتوفى بقيصرية . ومنهم الشيخ حمزة المعروف بالشامي . ومنهم الشيخ مصلح الدين بن العطار وكلاها من جماعة آق شمس الدين . ومنهم العارف بالله أسعد الدين بن الشيخ آق شمس الدين وكان على قدم أبيه في الصلاح والانقطاع عن الدنيا ، وكان من علماء عصره . وكذلك أخوه فضل الله ، كان من العلماء والاتقياء . ومنهم أخوه أمر الله . ومنهم أخوه حمد الله المشهور « بحمدی شلبی » وکلهم کانوا علی قدم والدهم رحمه الله . ومنهم مصلح الدين مصطفى الشهير «بابن الوفاء» وكان جامعاً بين العلوم الباطنة والعلوم الظاهرة وكان يعرف الموسبقي معرفة تامة ، وكان يختار الخلوة على الصحبة . وقصد السلطان الفانح أن يشاهده فلم يقبل أن يجتمع معه ، وكذلك قصد ولده السلطان بايزيد فلم يرض هوأن يرى السلطان . وكانحنفيالمذهب ، إلا إنه كان يجهر بالبسملة في الصلاة الجهرية ، فأنكر عليه علما. الحنفية ذلك فأجاب عنه المولى سنان باشا قائلا: لمله اجتهد فيحق له ذلك ، فقالوا هل يمكنه الاجتهاد ؟ قال نعم شرائط الاجتهاد موجودة فيه، فسكتوا . ومنهم العارف بالله عبد الله حاجي خليفة ، أصله من قسطموني وكان من العارفين ، وله مناقب كثيرة ، ومثله الشيخ سناد الدين الفروى ، ومثله الشيخ مصلح الدين القوجوى ، وهو من العارفين أيضاً . ومثله الشيخ مصلح الدين الأبصلاوى وكان أيضاً عارفاً منقطماً عن الناس ومنهم الشيخ محيى الدين القوجوى وكان جامعاً بين الظاهر والباطن ، معرضاً عن أبنا. الزمان مشغولا بتهذيب المقراء . ومنهم العارف بالله سلمان خليفة ، وكان من المنقطءين إلى الله ، توطن بالقسطنطينية قريباً من جامع زيرك .

ومنهم الشيخ عبد الله الالهى من أهل الأناضول ، وذهب إلى ما وراء النهر

واتصل بخدمة عبيد الله السمرقندي وغيره ، ثم رجع إلى القسطنطينية وسكن في جامع زيرك ، واجتمع عليه الأكابر والأعيان ففرَّ منهم إلى بلاد الرومللي ، فأقام عند الأمير أحمد بك الاورنوسي وأقبل عليه الطلبة ومات هناك . ومنهم العارف بالله عبيد الله السمرقندى ، ولد فى طاشقند من تركستان ، و يقول بعضهم إن نسبه ينتهى إلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وكان يقول : الوحدة خلاص القلب عن العلم بوجود ما سوى الله ، و يقول : الآتحاد الاستغراق في وجود الحق سبحانه وتعالى أو يقول : السمادة خلاص السالك عن نفسه في مشاهدة الله تعالى . و يقول الوصل نسيان العبد نفسه في شهود نور الحق ، والفصل قطع السر عما سوى الله تعالى توفى سنة خمس وتسعين وثمانمائة وقبره بسمرقند، ومن تلاميذه الشيخ عبد الرحمن ابن أحمد الجامى. وله تآليف كثيرة بالعربية ، والفارسية . ومنهم العارف بالله علاء الدين الخلوتى جا. إلى القسطنطينية فخاف منه السلطان الفاتح لكثرة إقبال النـاس عليه فأمره بالذهاب إلى بلاد أخرى فتوفى فى بلاد القرامان . ومنهم العارف بالله دَدَهعمر الآيديني ، وأقام في تبريز عند الأمير حسن الطويل . ومنهم الشيخ حبيب العمري القراماني ، كان عمريا من جهة الأب ، وبكريا من جهة الأم ، وكان من بلاد القرامان ، وكان من كبار المتصوفة . ومنهم المولى مسمود وتوطن بمدينة أدرنة واشتغل بتر بية المريدين . ومنهم محمد الجالى الشهير « بشلبى خليفة » وكان أيضا من المتصوفة ومنهم الشيخ سنان الدين ، وكان من العارفين المنقطمين عن الناس ، يسكن بالقرب من القسطنطينية . ومنهم السيد يحيى بن بهاء الدين الشرواني . وكان يقول : يجوز إكثار الخلفاء بتعليم الآداب للناس ، وأما المرشد الذى يقوم بمقام الارشاد بعد شيخه فلا يكون إلا واحداً .

هذا، و بعد وفاة الفاتح رحمه الله بو يع بالسلطمة لولده السلطان بايزيد سنة ست وثمانين وثمانمائة . وكان محمد باشا القرمانى يميل إلى أخيه جمّ معجبا بمزاياه العالية فأرسل الى جمّ يعجل عليه بالحضور ، فعلم الانكشارية بذلك فثاروا بالوزير فقتلوه وكان بايزيد في أماسية ، فجاء ومعه جيش فاقتتل الاخوان بايزيد وجمّ فى صحراء

يني شهر ، فتغلب بايزيد على جمَّم وفتر هذا الى مصر . ثم إن أنصار جمَّم مثل قاسم بك ومحمود صنجق بك الأنقرى دعوا جمَّم ثانية إلى القتال، فجمع جموعه وتلاقى مع عساكر أخيه فانهزم هذه المرة أيضا ، واضطر أن يلتجي. إلى فرسان مار يوحنا في رودس فاستقبلوه برا وترحيبا ، فأرسل بايزيد اليهم يعرض عليهم خمسة وأر بمين ألف دوكا في السنة بشرط أن لا يَدَعوا جمَّ يفرَّ من عندهم ، فاتفقوا مع بايزيد على ذلك وأرسلوا جمّم الى فرنسة واعتقلوه فى برج « بو رغانوف Bourganeuf » تم نقلوه الى رومة فى زمن البابا « اينوشنسيوس » الثامن ، ولما ارتقى اسكندر بو رجيا إلى كرسى البابوية بعث الى السلطان بايزيد يعرض عليه هذه المساومة ؛ وهو أنه إن أراد أن يقتل له أخاه فهو يتقاضى على ذلك ثلاثمائة ألف دوكا ، وإن كان يكتفى بحبسه فهو يطلب على ذلك أربعين ألف دوكا في السنة . وفي أثناء ذلك زحف كارلوس الثامن ملك فرنسة على إيطالية . فتخلص جمَّم من البابا مدة قصيرة إلاً أن ملوك النصرانية حاولوا أن يستعملوه لاثارة الفتنة في المملكة العثمانية ، فاتفق فرسان رودس مع ملوك « إيكوسية » و «المجر » و « بولونيا » و « فرنسة » و « المرديت » من الأرناؤوط وغيرهم على أن يزحفوا بجم و يقاتلوا السلطان بايزيد فبلغ ذلك السلطان فأرسل الى البابا المبلغ الذى اقترحه من المال لأجل قتل جمَّم فسموه في نابولي في ٢٤ فبراير ١٤٩٥ ومات مسمومًا ، وتخلص بايزيد من أخيه . و بعد موت أخيه حاول بايزيد أن يشنَّ الغارة على إيطالية إلا أن الأحوال لم تساعده إذ كانت الحرب قد اشتعلت بينه وبين الدولة المصرية ، فان المصريين كانو قد احتلوا بعض القلاع بقرب طرسوس وأطمنَه فأمر السلطان بايزيد قره جوز باشا والى القرامان بأن يطردهم من هناك ، ولكن المصريين تغلبوا على جيش بابزيد واشتدت الحرب بين الفريقين ، و بينما الحرب قائمة بين الساطان بايزيد وسلطان مصر مات اللح الحجر « ماتياس كورفين » فاهتبل بايزيد هذه الغرَّة وأغار على المجر من جهة ، وحاصر بلغراد من جهة أخرى . وكان قائد عسكره في المجر

سليمان باشا فهزمه المجر ورجع أدراجه ، ورفع الترك الحصار عن بلغراد إلا أن السلطان

دخل فى بلاد الألمان مثل «كارنتيا» و « استيريا» وعات وغنم وسبى، وكان معه من المسيحيين خمسة عشر ألف أسير يجرَّهم الجيش العُمانى من و رائه، فزحف الألمان بقيادة الكونت «كينتر» والتتى الجعان فى كارنتيا، فأفلت الاسرى المسيحيون من الورا،، و وقع العُمانيون فى الوسط، فانكسروا. وفعل فيهم المسيحيون الأفاعيل وعذبوا الأسرى بألوان العذاب، ولكن الأتراك فى السنة التالية بقيادة يعقوب باشا عادوا فشنوا الغارة على « استيريا » وهزموا الألمان .

وسنة ١٤٩٥ عقد الأتراك هدنة مع المجر و وجهوا قوتهم لقتال البندقية ، وقهر الأسطول العُماني أسطول البندقية ، واستولى على « ليپانت » وغزا اسكندر باشا والى بوسنة بلاد «طارنت» وخربها تخريبا تاماً ، وكان أمير البحر داود باشا استولى على « مورون » و « ناڤارين » و «كورون » فوجدت البندقية نفسها عاجزة وحدها عن مقاومة العُمانيين ، فاتفقت مع دول النصرانية فرانسة واسبانية والمجر والبابا على مقاتلة السلطان بايزيد ، و بثوا أساطيلهم من كل جهة . وفي أثناء ذلك ثارت قبائل القرامان على السلطان فألجأته الضرورة الى عقد الصلح .

وفىذلك المهد ظهر اسم « الروس » وكانوا من قبل تحت حكم المعول ــ أى التتر ــ ولبثوا تحت حكمهم الى ســنة ١٤٨١ حينما ظهر منهم « الغراندوق ايڤان الثالث » فهزم التتر ووحَّد كلة الروس . وفى سنة ١٤٩٢ طلب إيڤان الثالث محالفة السلطان بايزيد ، وجاء سفراؤه بعد ذلك الى استانبول ، والمقد الاتفاق بين بايزيد و إيڤان واضطر السلطان إلى السلم لأنه كان حصل زلزال خارق للعادة الهدم فيه سبعون ألف بيت ، وماثة وتسعة جوامع في القسطنطينية ، وخربت مُدُن كثيرة مثل أدرنه وغالبولى ، وديموطيقه ، وشورلو .

وكان بايزيد قد قسّم ولايات السلطنة بين أولاده ، فأعطى كلا منهم ولاية وأخطأ فى هذا التدبير لأنهم بدأوا يقتتلون بمضهم مع بمض فى حياة أبيهم . بل ثار به ابنه سليم واستولى على بعض المدن ، فقام أخوه « قورقود » واستولى على مدن أخرى وكان الانكشارية يميلون الى سليم ، فطلبوا من الساطان أن يمتزل الملك وأن يولى السلطان سليا فلم يجد بُدًا من إجابتهم ، ومات بعد ذلك بقليل . ويقال إنه كان حليا محبًا للعلم والعلماء ، وللشعر والأدب ، وإنه لم يكن يحب الحرب بفطرته ، و إنما كان يساق اليها بالضرورة . وقام باصلاحات كثيرة ، وفى زمانه وجدت العلاقات الرسمية بين الدولة العثمانية والدول المسيحية ، وفى زمانه نبغ من العلماء المولى محيى الدين محمد ابن ابراهيم البلكسارى ، وكان مدرساً فى قسطمونى ، ثم جاء الى القسطنطينية ، وكان السلطان يحضر درسه في جامع آيا صوفيا ، وكان بارعاً فى علم التفسير وصنف تفسيراً المورة الدخان وأهداه للسلطان بايزيد . ومنهم يوسف بن جنيد الطوقاتى ، أخذ عن المولى خسرو ، وتولى التدر بس فى بورسة ثم في القسطنطينية .

ومنهم المولى قاسم بن يمقوب الأماسي المشهور «بالخطيب» كان مدرساً ببلدة أماسية واتَّصل بالسلطان بايز يد يوم كان أميراً على تلك البلدة ، فلما تولى الساطنة جعله معلماً لابنه الأمير أحمد . ومنهم سنان الدين يوسف ، اتصل بخدمة المولى على القوشجي وقضى حياته فى التدريس والافادة . ومنهم سنان الشاءر ، أخذ العلم عن المولى خسرو ومنهم المولى شجاع الدين إلياس . وكان من المدرسين الممروفين . ومنهم شجاع الدين إلياس الشهير « بأوصلو شجاع » ومنهم المولى علاءالدين اليكانى ، وكان مفتياً بمدينة بورسة . ومنهم لطف الله الطوقاتي ، أخذ عن المولى على القوشجي ، وكان بارعاً في فى العلوم الرياضية ، وصار أميناً على خزانة الـكتب عند السلطان الفاتح ، وكان عالماً علامة ، إلا أنه كان يطيل لسانه على أقرانه ، وأحيانًا يطمن علىالسلف فأبغضهالعلماء ونسبو، إلى الزندقة ، وحكم المولى خطيب زاده بإباحة دمه فقُتِّل ! ! وجاء في تاريخه ( ولقد متَّ شهيداً ) وقيل إنه لما قتل خرجت روحه وهو يكرر كلِّي الشهادة ، وجاء في «الشقائق النمانية» : أنه كان 'يقرى، صميحالبخارى فتنزل دموعه على الكتاب . وحكى يوماً وهو يبكى أن علياً بن أبي طالب رضى الله عنه مُسرب فى بعض الغزوات بسهم فثبت نصل السهم فى بدنه فلم يقدروا على إخراجه ، فلما قام للصلاة أخرجوه من بدنه ولم يحس بذلك . قال المولى لطنى : هذه حقيقة الصلاة ، وأما صلاتنا نحن (۱۱ - تعليقات )

فهى قيام وانحنا. لا فائدة فيها ، فجاء الوشاة ونقلوا عنه أنه قال : الصلاة قيام وانحناء لا عبرة بها ، وشهدوا عليه بذلك . وأما المولى أفضل الدين فتوقف عن إباحة دمه وكذلك المولى محيى الدين القوجوى قال : أشهد بأن المولى لطنى برى. من الالحاد والزندقة .

ومنهم المولى قاسم الكرمياني ، وكان علامة في عصره وكثر عنده الطلبة ، وكان مجلسه كثير الفوائد . ومنهم المولى قوام الدين قاسم بن أحمد الجالى، تو لى قضاء القسطنطينية ، وكان عالمًا كثير الحفظ إلا إنه لم يصنف شيئًا . ومنهم المولى علا. الدين على بن أحمد الجمالي وقضى حياته مدرَّساً ينتقل من مدرسة إلىمدرسة ، ثم صار مفتيا في العاصمة ، وكان متواضعا خاشعا طاهر اللسان لا يذكر أحداً بسوء ، وكانت أنوار العبادة تتلالأ على صفحات وجهه ، وكان يقعد في أعلى داره وله زنبيل معلق فيلقى المستفتى ورقته فى الزنبيل ويحركه فيجذبه المولى علا. الدين ويأخذ الورقة و يكتب جوابها ، وذلك حتى لا ينتظر الناس لأجل الفتوى . وكان السلطان سليم ابن بايزيد قد تولى السلطنة ، وكان سفا كا للدماء فأمر بقتل مائة وخمسين رجلا من حفاظ الخزائن ، فجاء المولى علاء الدين إلى الديوان العالى وقال للوزراء : أريد أن أقابل السلطان، فعرضوا الأمر للسلطان، فدخل عليه وقال له : وظيفة أرباب الفتوى أن يحافظوا على آخرة السلطان ، وقد بلغني أنك أمرت بقتل مائة وخمسين رجلا لا يجوز قتلهم شرعا فيجب أن تعفو عنهم . فغضب السلطان سليم وقال له : إنك تتعرض لأمر السلطنة وليس ذلك من وظيفتك ، فأجابه المفتى : بل أتعرض لأمر آخرتك و إنه من وظيفتى ، فان عفوت فلك النجاة ، و إلا فعليك عقاب عظيم . فانكسرت عند هذا الفول حدة السلطان وعفا عنهم، وتحدث مع المغتى ساعة ولما أراد المغتى أن ينصرف قال للسلطان : تكامت معك في أمر آخرتك ، و بتي لي كلام متعلق بالمروءة قال السلطان : ما هو ؟ قال المنتى : إن هؤلا. من عبيد السلطان ، فهل يليق بعرض السلطنة أن يتكفَّفوا الناس ؟ قال السلطان لا . قال فقرَّ رهم في مناصبهم ، فقال له السلطان نعم إلا أنى أعزرهم في تقصيرهم في خدمتهم ، فقال المغتى : هذا جائز لأن

التعزير مفوض إلى رأى السلطان . ومرّة أخرى أمر السلطان بقتل أر بعائة رجل كانوا قد اشتروا الحرير خلافالأمر السلطان ، فمارضه المغتى فى ذلك . فغضب السلطان أيضاً وقال له : أيها المولى أما يحل قتل ثلثى العالم لنظام الباقى ؟ فقال : نعم لكن إذا كان هناك خلل عظيم . فقال السلطان : ليست هذه من وظيفتك . فقال : له بلى هى من وظيفتى لأنها متعلقة بالآخرة . وانصرف المفتى ولم يسلم على السلطان فبقى السلطان واجماً مدة طويلة ، ولكنه عاد فعفا إجابة لطلب المفتى . ثم فكر فى استقامة هذا المفتى وثلاثين وتسمائة .

ومنهم المولى عبد الرحمن بن على بن المؤيد الأماسي . كان متبحراً إلى الغاية في العلوم العقلية والنقلية ، شيخا فىالعلومالعر بية ، ناظما بالتركية والعر بية والغارسية . وقرأ في حلب كتاب «المغصل في النحو للز مخشري» وقرأ على المولى جلال الدين الدواني في بلاد العجم ، وجاء إلى استامبول في أيام بايزيد خان ودرَّس في إحدى المدارس التمان ثم استقضاه السلطان بالعسكر المنصور . ولما تولى السلطنة السلطان سلم بن بايزيد وسار إلى حرب الشاه اسماعيل كان المولى المذكور معه ، وفى أثناء الطريق اختل عقله فجاءوا به إلى استانبول حيث مات ، ودفن بجوار أبي أيوب الأنصاري . ومنهم المولى مصلح الدين مصطفى بن البركى زاده ، نصبه السلطان بايزيد معاماً لابنه احمد في أماسية ثم استقضاه في أدرنة ، ومات في القسطنطينية . ومنهم المولى محيى الدين محمد الصامصونى ، قضى حياته مدرسا واستقضاه السلطان سليم في أدرنة . ومنهم المولى سیدی الحمیدی قضی حیانه مدرسا بین بورسة ، و إزنیق ، والقسطنطینیة ، ثم صار قاضيا في العاصمة . ومنهم المولى سيدى القراماني ، وكان مدرسا ثم صار قاضيا بالعسكر المنصور . ومنهم المولى نور الدين القراصوي كان مدرسا في بورسة ، ثم صار مدرسا في أسكوب ، ثم صار مدرسا في إحدى المدارس الثمان بالقسطنطينية ، وصار قاضيا بالعسكر المنصور ، وكان قوَّالا بالحق ، محافظاً على الشريعة ، ورعاً متعبداً . ومنهم المولى محيى الدين محمد القوجوى ، وقضى حياته مدرسا إلى أن استقضاه السلطان سليم

فى القسطنطينية ، ثم استقضاه بالمسكر المنصور ، ثم استمفى ثم جعلوه قاضيا بمصر وذهب من هناك إلى الحج ومات سنة إحدى وثلاثين وتسمائة . ومنهم المولى بالى الآيديني وكان من كبار المدرَّسين . ومنهم المولى عبد الرحيم بن علا. الدين العربي وكان من عظام المدرسين أيضا . ومنهم المولى موسى بن حميد الدين بن أفضل الدين الحسيني ، وكان عالماً عابداً . ومنهمالمولى محيىالدين العجمي وكان قاضيا بأدرنةمتصلبا في الحق . ومنهم المولى سنان الدين يوسف العجمي وكان من كبار المدرسين ، ومن الصلحاء ، ومن المؤلفين وله حواش على شرح المواقف للسيد الشريف \_ وقاما يوجد عالم كبير من علما. الترك ليس له حواشى على كتب السيد الشر يف الجرجاني ، أوعلى كتب التغتازانى \_ ومنهم المولى السيد ابراهيم من سادات العجم ، جاء إلى بلاد الروم وكان معدوداً من أولياء الله ، وكانت تروى عنه الكرامات ، وتوفى سنة خمس وثلاثين وتسمانة فى القسطنطينية . ومنهم المولى علاء الدين علىالأماسي وكانمدرسا أرسله السلطان بايزيد إلى قايتباى سلطان مصر فأصلح بينهما ، ومنهم المولى بدرالدين محمود بن الشيخ محمد ، كان إماما للسلطان بايزيد . ومنهم المولى الخلبلي كان مدرسا ثم استقضى بالعسكر المنصور . ومنهم پير محمـد الجمالى كان قاضيا فى صوفية بلاد البالغار ، ثم صار حافظا للدفتر بالديوان العالى ، ثم استوزره الساطان سايم خان ولقبه يير باشا ، تم عزل عن الوزارة وكان محمود السيرة ،كثير المبرّ ات ، توفُّ في حدود الار بعين وتسمائة . وكان السلطان سليم يقول : إن كان اسكندر يفتخر ،وزبره ارسطو فأنا أفتخر بو زيرى پير باشا في عقله ورآيه .

ومنهم المولى محمد المشهور « بابن زيرك» بعد أن قضى مدة من عمره مدرسا بين بورسة، و إزنيق، وكوتاهية ؛ تولى القضا، في أدرنة ، ثم بالقسطنطينية، ثم بالعسكر المنصور وأرسله السلطان سليم إلى السلطان الغورى صاحب مصر ، ومات سنة تسع وثلاثين وتسعائة . ومنهم قوام الدين يوسف المعروف « بقاضى بغداد » كان قاضيا فى بغداد فلما حدثت فتنة ابن أردبيل ارتحل إلى ماردين ، ثم جاء إلى القسطنطينية ، وكان عالما علامة له شرح على « نهج البلاغة » للامام على بن أبى طالب كرم الله وجهه . ومنهم المولى ادريس بن حسام الدين البدليسى كان من بلاد العجم ارتحل إلى بلاد الروموأ كرمه السلطان بايزيد غاية الاكرام ، وأنشأ تاريخ آل عثمان بالفارسية ويقال إنه تاريخ منقطع النظير . انتقل إلى رحمة ربه فى زمان السلطان سليمان القانونى . ومنهم المولى يعقوب بن سيدى على كان من كبار المدرسين ، له شرح على كتاب «شرعةالاسلام» وكان السلطان بايزيد يلقبه بشارح الشرعة لميله إلى الشرح المذكور . ومنهم المولى نور الدين حمزة كان حافظا لدفتر ميت المال بالديوان العالى فى زمان السلطان بايزيد .

ومنهم شجاع الدين إلياس الرومي كان من قصبة ديموطقه في الرومللي ، وكان من كبار المدرسين معروفا بالعلم والصلاح والزهد ، وله حواش على حاشية شرح التجريد للسيد الجرجانى ، وحواشى على حاشية المطالب للسيد أيضا ، وحواش على حاشية شرح الشمسية للسيد أيضا ، وحواش على حاشيه شرح العضد كذلك للسيد، وكان أكثر اشتعاله بالعلوم العقلية . ومنهم تاج الدين ابراهيم الشهير « بابن الاستاذ» وكان من المدرسين في زمان السلطان بايزيد . ومنهم ابن المعيد كان مدرساً في اسكوب ومات فها . ومنهم ابن العبري وكان من المدرسين . ومنهم شمس الدين أحمد اليكانى وكان من المدرسين أيضا . ومنهم عبد الرحمن بن محمد بن عمر الحلبي كان من أصحاب السلطان محمد الفاتح ، ونال عنده القبول التام ، ثم صدر منه ماغاظ السلطان فأبعده عن جنابه وقال : لولا أنه ابن أستاذى لدمَّرته . ومات قاضيا في كوتاهية . ومنهم المولى عبد الوهاب بن عبد الكريم كان حافظا لدفتر الديوان فى أيام سليم خان ، وتوفى فى زمان السلطان سليمان . ومنهم المولى يوسف الحميدى المشهور « بشيخ سنان » كان من العلما. المدرسين ، وله حواش على شرح المغتاح للسيد الشريف . ومنهم المولى جعفر بن التاجي وكان من أصحاب السلطان بايزيد و بلغ عنده حظوة تامة ، ثم غضب عليه و بقى الى زمان السلطان سليم فجعله قاضيا للعسكر ، ثم نكبه وقتله .

ومنهم المولى سعدى بن ناجي ودرَّس مدة طويلة ، وكان متقنا للعربية يقرض

الشعر كا<sup>\*</sup>نه من فُصَحاء العرب ، وله حواش على شرح المفتاح للسيد الشريف ، وقد نظم العقائد النسفية بالعر بية نظا بليغاً .

ومنهم المولى محمود بن محمدبن قاضى زاده الرومى ، درس فى غاليبولى ، وفى أدرنة ثم جعله السلطان بايزيد من أصحابه ، وقرأ عليه العلوم الرياضية إذ كان لا يدانيه فيها أحد ، وفى زمان السلطان سليم بن بايزيد تولى قضاء عسكر الأناضول .

ومنهم المولى غياث الدين بن أخي العارف بالله آق شمس الدين ، قرأ على الخيالي وعلى خواجه زاده، ودرَّس بالمدرسة السيفيَّة في أنقرة، ثم بالمدرسة الحسينية في أماسيه ، ثم بالمدرسة الحلبية بأدرنة ، ثم بسلطانيَّة بورسه ، ثم باحدى المدارس الثمان فى قسطنطينية ، ثم فى مدرسة ابى أيوب الأنصارى ، ومات سنة ثمان وعشرين وتسعائة . ومنهم الشيخ مظفر الدين على الشيرازى ، قرأ في بلاد العجم على صدر الدين الشيرازى ، والجلال الدوانى ، وارتحل الى بلاد الروم فأعطاه السلطان بايزيد مدرسة مصطفى باشا بالقسطنطينية ، ثمأ عطاه إحدى المدارس الثمان ، ثم كُفَّ بصره فتوطن مدينة بورسة . وكان شافعي المذهب ، وكانت له اليد الطولي في العلوم العقلية والمنطق وعلم الكلام ، وكذلك فى الحساب والهيئة والهندسة ، وكان مع هذا صالحاً مؤثراً العقر، باذلا ماله للفقراء. ومنهم الحكيم شاه محمد القزويني كان من تلاميذ الجلال الدوانى ومهر فى علمالطب ، وجاو ر مدة فى مكة المكرمة ، واستدعاه السلطان بايزيد الى استانبول ونال حظوة تامة عند ولده السلطان سليم ، ومات في أيام السلطان سليمان القانونى لأن صاحب « الشقائق النعمانية » يقول : « ومات فى أيام سلطا نِنا الأعظم سلّمه الله تعالى وأبقاه » يريد به السلطان سليمان . وله حواش على شرح العقائد العضدية للدواني ، وترجمة حياة الحيوان الى الغارسية ، وغير ذلك من التواليف ومنهم المولى السيد محمود ، كان نقيبا للاشراف في زمان السلطان بايزيد ، وكان كريم الأخلاق ، طارحاً للتكلف ، مشتغلا بنغسه ، جواداً بماله . ومنهم المولى محيى الدين المشهر « بطبل البازى » وكان مدرسا مشهورا . ومنهم المولى ابراهيم المشهور «بابن الخطیب» مات وهو مدرس فی ورسة . ومنهمالمولی یحیی بن بخشی ،کان عالماً

واعظاً ، وكان يُقرى ، الطلبة تفسير القاضى البيضاوى بلا مطالعة ، وله حواش على شرح الوقاية لصدر الشريعة . ومنهم كمل الدين اسماعيل القرامانى ، وكان من المدرسين الكبار ، وله تصانيف منها حواش على الكشاف ، وحواش على تفسير البيضاوى وحواش على شرح الوقاية لصدر الشريعة ، وحواش على شرح المواقف للسيد الجرجانى ومنهم المولى عبد الأول بن حسين الشهير « بابن أم الولد » قرأ على المولى خسر و الشهير ، وتزوّج بابنته ، وكان قاضياً فى البلدان الكبيرة ، ثم اعتقل لسانه فلزم بيته فى القسطنطينية ، ومات عن مانة سنة . ومنهم المولى شمس الدين احمد الأماسى كان مدرسا وتوفى فى أوائل سلطنة سليم خان . ومنهم علاء الدين على الآيدينى الملقب « باليتيم » وكان مدرسا زاهدا ، أرادوه على القضاء فلم يرض ، وكان يقرأ عشرين بالقليل ، ومات عن تسمين القضاء فلم يرض ، وكان يقرأ عشرين

ومنهم المولى الشيخى ، كان مدرسا بمدرسة أبي أيوب الانصارى رضى الله عنه وأخذ عنه كثيرون . ومنهم المولى المعروف «بضميرى» أعطاه الساطان بايزيد إحدى المدارس الثمان ، فقال له المولى ابن المؤيد : إنه غير قادر على التدريس فيها ، فقال السلطان بايزيد : فليدرّس الشرح المتوسط للكافية لعلّه يقدر على ذلك . ومنهم عمر القسطمونى كان علامة بالقراآت . ومنهم علاء الدين على القسطمونى أخذ عن المولى عمر القراآت ، وأقرأها الطلآب ، ومنهم علاء الدين على القسطمونى أخذ عن المولى السبع وأقرأها للناس . ومنهم حسام المشهور «بابن الدلاك » كان خطيباً مجامع الفاتح ف القسطنان بايزيد مكان عالمة معالمات ، ومنهم علاء الدين على القسطمونى أخذ عن المولى السبع وأقرأها للناس . ومنهم حسام المشهور «بابن الدلاك » كان خطيباً مجامع الفاتح ف القسطنطينية ، وكان عالماً صالحاً . ومنهم محيى الدين الطبيب جعله السلطان رئيساً المطان بايزيد مكانه الحكم حاجى ، وكان عالما عابداً محب المساكين ، و بعد موته جعل السلطان بايزيد مكانه الحكم حاجى ، وكان السلطان يحب علاج الحكم المذكور . ومنهم محيى الدين محد الأسكليمي ، وكان السلطان يحب علاج الحكم الماليان السلطان بايزيد أميراً على أماسية ، فكان من رجال التصوف . وكان السلطان بايزيد أميراً على أماسية ، فذهب هذا الشيخ إلى الحج ولما ودى السلطان لا بايزيد أميراً على أماسية ، فذهب هذا الشيخ إلى الحج ولما ودع السلطان بايزيد قال

178

الأمر كما قال . فأحبه السلطان حبًّا جمًّا و بنى له زاوية في القسطنطينية ، وكانت تزدحم في بابه الوزرا. وقضاة العساكر ، وكان يدءوه السلطان إلى مصاحبته فحصل له جاء عظيم ، لكنه لم يتغير طوره ، و بقى ملازماً الزهد والتقوى . ومنهم الشيخ مصطفى اليروزى ، كمان من خلفا. الشيخ الأسكليبي ، وكان عالما عابداً . ومنهم العارف بالله السيد « ولاية » من قصبة كرمستى في الأناضول وكان شريفا صحيح النسب ، حيج ثلاث مرات وكان فى غاية الورع . و يقال إن السلطان سليم عند ماطلب السلطنة فى أيام والده بايزيد وسلمه والده السلطنة ، التجأ إلى المشايخ الصوفية ، ومنهم انسيد ولاية المذكور . فقال له السيد : ستصير سلطانا ولكن ليس في عمرك امتداد . وهكذا كان لأن السلطان سليم لم يبق في السلطنة أكثر من ثماني سنوات . ومنهم الشيخ محي الدين محمد الشهير « ببولولي شلي » كان مدرسا ، ثم تصوف وصار مرشداً ومنهم شجاع الدين الشهير « بنيازى » وهو أيضا كان قاضيا ثم تصوف وترك الدنيا . ومنهم صفى الدين مصطفى ، وكان من الزهاد المرشدين • ومنهم الشيخ رستم خليفة البروسي كان ينتسب إلى الشيخ حاجي خليفة ، وكان عابداً متوكلا . ومنهم العارف بالله ابن على دَدَه خليفة العارف بالله ابن الوفاء، وكان شيخًا عابداً زاهداً . ومنهم علا. الدين الأسود ، أخذ عن حاجي خليفة ، وكان متوجها إلى الله بكلَّيته . ومنهم السيد على من ميمون المغربي الاندلسي ، جا. في « الشقائق النعانية » أنه أخذ عن ابن ءَرَفة وعن الشيخ الدبّاسي ، وجاء إلى الشرق لأجل الحج ، ودخل مصر ثم الشام ، ثم جاء إلى بورسة ، ثم رجع إلى البلاد الشامية وتوفى بها سنة سبع عشرة وتسمائة وكان على جانب عظيم من التقوى ، قوالا بالحق ، وكان لا يخالف السنَّة . فلا يقوم للزائرين ، وكان يقول : لو أتاني بايزيد بن عُمان لا أعامله إلا بالسنَّة . وكان لايقبل الوظائف ولا هدايا الملوك . وجا. في « شذرات الذهب » لعبد الحي

ابن العاد الحنبلى ترجمة العارف بالله سيدى على بن ميمون فقال : إنه ابن ميمون بن أبى بكر بن على بن ميمون بن أبى بكر بن يوسف بن اسماعيل بن أبى بكر بن عطاء الله ابن حسّون بن سليمان بن يحيى بن نصر الهاشمى القرشى المغر بى الغارى أصله من «جبل غمارة» وسكن مدينة فاس، واشتغل بالعلم ثم درّس ثم و'تي القضاء . ثم ترك ذلك ولازم الغزو على السواحل ، وكان رأس المسكر ، ثم ترك ذلك أيضا وصحب مشايخ الصوفية · منهم الشيخ عرفة القيرواني فأرسله الى أبي العباس احمد التوزى الدباسي ومن عنده توجه الى المشرق . قال الشيخ موسى السكناوى : فدخل بيروت في أول القرن العاشر ، وكان اجتماع سيدى محمد بن عواق به أولا هناك .

ولما دخل بيروت استمر ثلاثة أيام لم يأكل شيئاً ، فاتفق أن ابن عراق قال لجاعته وقد أتوا بالطعام : ادعوا ذلك الفقير ، فقام السيد على وأكل ثم قال ابن عراق قوموا بنا نزور الامام الأوزاعي ، فصحبهم ابن ميمون ففي أثناء الطريق لعب ابن عراق على جواده كعادة الفرسان ، فعاب عليه ابن ميمون . فقال له ابن عراق : أنحسن اللعب على الخيل أكثر منى ؟ قال : نعم فنزل ابن عراق عن فرسه فحلَّ ابن ميمون الحزام وشكَّهُ كما يعرف ، وركب ولعب على الجواد فعر فوامقداره في ذلك ، ثم انفتح الأمر بينهما إلى أن شهر الله تعالى سيدى على من ميمون . وقال في « الشقائق » : إنه دخل القاهرة وحج منها ، ثم دخل البلاد الشامية ورثَّى كَثيراً من الناس ، إلى آخر ما نقل عن صاحب الشقائق . وقال ا بن العماد الحنبلي : إنه كان من طريقته ما حكاه محمد بن عراق في كتابه « السفينة » وهو أنه لا يرى لبس الخرقة ولا إلباسها وذكر الشيخ علوان أنه كان لا يرى الخلوة ولا يقول بها . ومن وصاياه اجمل تسعة أعشارك صمتا ، وتُشرك كلاما . وكان يقول : الشيطان له وحي وفيض ، فلا تغترُوا بما يجرى في نفوسكم وعلى ألسنتكم من الكلام في التوحيد والحقائق حتى تشهدوه من قلوبكم . وكان ينهى أصحابه عن الدخول بين الموام والحـكام . و يقول : مارأيت لهم مثلا إلا الفأر والحيَّات ، فان كلاَّ منهما مفسد في الأرض ، وكان شديد الانكار على علما. عصره ، ومن كالامه : لا ينفع الدار إلا ما فيها . ومنه : لا تشتغل بأن تعد أموال التجار وأنت مغلس . ومنه : أسلك ماسلكوا تدرك ماأدركوا . ومنه : عجبت لمن وقع عليه نظر المفلح كيف لا يفلح . ومنه : كنزك تحت جدارك ، وأنت تطلبه من عند جارك . وله من المؤلفات شرح الجرومية على طريقة الصوفيَّة، وكتاب غربة

الإسلام فى مصر والشام وما والاهما من بلاد الروم والأعجام ، ورسالة لطيفة اسماها «تنزيه الصدّيق عن وصفالزنديق » ترجم فيها الشيخ محيى الدين بن العربى ترجمة فى غاية الحسن والتعظيم .

وذكر ابن طولون أنه دخل دمشق في أواخر سنة اثنتي عشرة وتسمائة ، ونزل بحارة السكة بالصالحية ، وهرع الناس إليه للتبرك به . وقال محمد بن عراق في « سغينته » إنه لم يشتهر في بلاد العرب بالعلم والمشيخة والارشاد إلا بعدرجوعه من الروم إلى حماة سنة إحدى عشرة ، ثم قدم إلى دمشق سنة ثلات عشرة وتسعائة ، وأقام في قدمته هذه ثلاث سنوات وخمسة أشهر وأربعة عشر يوما يربى و يرشد، و يدعو إلى الله على بصيرة ، واجتمع عليه الجمَّ الغفير ، ثم دخل عليه قُبْض وهو بصالحيَّة دمشق واستمر ملازما له حتى ترك مجلس التأديب ، وأخذ يستغسر عن الأماكن التي في بطون الأودية ورؤوس الجبال ، فذكر له محمد بن عراق « مجدل معوش » فهاجر إليها في · ثانی عشر محرم هذه السنة . قال سیدی محمد بن عراق : ولم یصحب غیری والولد على ــ وكان سنه عشر سنين ــ وشخصا آخر عملاً بالسنة . وأقمت معه خمسة أشهر وتسعة عشر يوما ، وتوفى ليلة الاثنين حادى عشر جمادى الآخرة ودفن بها في أرض موات بشاهق جبل حسيما أوصى به قال : ودفن خارج حضرته المشر فة إرجلان وصبتيان ، وامرأتان ، وأيضا امرأتان و بنتان ، الرجلان محمد المكناسي ، وعمر الأندلسي ، والصبيّان ولدى عبد الله \_ وكان عمره ثلاث سنين \_ وموسى بن عبد الله التركاني . والمرأتان أم ابراهيم و بنتها عائشة زوجة الذعرى ، والأخريتان ؛ مريم القدسية ، وفاطمة الحموية . وسألته عند وفاته أين أجعل دار هجرتي ؟ فقال : مكان يسلم فيه دينك ودنياك ثم تلا قوله تعالى ( الذين تتوفاهم الملائكة ) إلآية .

قلت : قرية « مجدل معوش » هى فى قضاء الشوف من بلادنا فى جبل لبنان وكان أهلها مسلمين منأهلالسنة ، ووقعت بينهم عداوة شديدة فخرجوا منها واشتراها النصارى وذلك منذ مائتى سنة . ولمّا دخلها السيد على بن ميمون المغربي كانت لاتزال قرية إسلامية ، و بتى قبر السيد من ذلك الوقت معروفا لا يجهله أهل القرية وجاءنا مرة الخبر بأن بعض النصاى أرادوا استعمال ذلك القبر للدفن وكان فى ذلك الوقت عمنا الأمير مصطنى أرسلان قائمَّقام قضاء الشوف فأخبرته بالخبر فأمر مدير ناحية المرقوب الشمالى التى منه تلك القرية بأن يتحقق هذا الامر و يمنع تعرض أحد للقبر ، ثم جمنا إعانة مالية وأدى كل مناما قدر عليه ، فبلغ المجموع مائة جنيه ذهب وجدّدنا القبر المذكور لأنه كان قد خرب تقريبا ، فخشينا بسبب خرابه أن يستعمله النصارى لدفن موتاهم .

و بلغ المرحوم الأمير على بن الأمير عبد القادر الجزائر ى شروعنا ببناء هذا القبر فأراد أن يكون له حصة فى المثو بة ، فأرسل أيضاً شيئاً من المال وهكذا جددنا قبر الولى المشار إليه قدّس الله سرّه بعد نحو من أر بعمانة سنة من وفاته وكان هذا العاجز السبب فى ذلك وأخمّن أن هذه القضية مضى عليها سبع وثلاثون سنة ، وقد أطلتُ فى ترجة السيد على بن ميمون لـكونه من أقمار أهل المغرب التى طلعت على المشرق ولـكونى قمت له بخدمة قبره بعد دفنه بأر بعة قر ون ، والله على ذلك شهيد .

ثم نمود إلى ذكر العلماء الذين اشتهر وا فى زمان السلطان بايزيد ، فمنهم العارف بالله الشيخ علوان الحيدى ، اتصل بخدمة السيد على بن ميمون وكان بحراً من بحار الحقيقة ، وكان شافعى للذهب ، توفى سنة اثنتين وعشرين وتسمائة . ومنهم الشيخ محمد الشهير « بابن عراق » كان من أولاد الأمراء الشراكسة ، وكان من طائفة الجند ، وكان صاحب ثروة وحشمة وافرة ، فترك كل هذا واتصل بخدمة السيد على ابن ميمون ، واشتغل عنده بالرياضة ، وكان عالماً زاهداً . وجاور مدة بعد وفاة ابن ميمون بالدينة المنورة ، ومات ودفن فيها . وأتذكر أنه يوجد فى بيروت زاوية منسو بة إلى ابن عراق . ومات ودفن فيها . وأتذكر أنه يوجد فى بيروت زاوية ثم اتصل بالسيد على بن ميمون وصار من تلاميذه ، ولما ذهب السيد إلى الشام بعد أن سكن مدة فى بورسة نصبه خليفة له ولما دار وم . ومنهم المولى اسماعيل الشر والى قرأ على جلال الدين الدوانى ، وخدم العلم طول حياته ، وتوحن أخيراً فى محرساً قرأ على جلال الدين الدوانى ، وخدم العلم طول حياته ، وتات من المام بعد قرأ على جلال الدين الدوانى ، وخدم العلم علول حياته ، وتات منهمة المرماة قرأ على مات الدين الدوانى ، وخدم العلم على من السادة الموفية ، سكن بقصبة قرأ على جلال الدين الدوانى ، وخدم الله مول حياته ، وكان من السادة الموفية ، مكن بقصبة قرأ على جلال الدين الدوانى ، وخدم العلم على من السادة الصوفية ، سكن بقصبة

آق شهر وتوفى بها . ومنهم الشيخ محمد البدخشى كان زاهداً متجرداً من علائق الدنيا، ثم ذهب إلى دمشق وسكن بها، ولما دخل السلطان سليم دمشق زار هذا الشيخ مرتين : ففي المرة الأولى جاسا صامتين ، وسئل ااساطان سليم عن ذلك فقال : فتح الـكلام ينبغي أن يكون من العالى ، ولا علوَّ لي عليه وقد تأدب الشيخ هو أيضاً واختار الصمت تنزُّلاً منه . وأما فى الزيارة الثانية فقال الشيخ البدخشى للسلطان : كلانا عبداً لله تمالى ، و إنما الفرق هو أن ظهرك ثقيل من أعباء الناس ، وظهرى أنا خفيف ، فاجتهد أن لاتضيّع أمتعتهم . ومات البدخشي بدمشق سنة اثنتين وعشرين وتسمائة . ومنهم السيد احمد البخاري الحسيني ، جاء من بخاري إلى بلاد الروم ، وصحب الشيخ الالهٰي ، وكان من أشد الناس ورعا ، وتعلق به الناس كثيرًا وتركوا المناصب ، واختار وا خدمته ، فبنى مسجداً وحجرات حوله للطالبين وذلك فى القسطنطينية ، وكان مجلسه في غاية الوقار ، تجلس فيه الناس كأن على رؤوسهم الطير ، ولا تجرى فى مجلسه كلمات دنيوية أصلا ، وكانت طريقتُه العمل بالعزيمة وترك البدعة ، واتباع السنة ، و إقامة الصلاة ، والانقطاع عن الناس ، والمداومة على الذكر الخفيّ ، والعزلة عن الأنام ، وقلة الـكلام والطعام ، وإحياء الليالى وصوم الأيام . مات سنة اثنتين وعشر ين وتسعائة .

ومهم الشيخ مصلح الدين الطويل ، أصله من كرة النحاس من ولاية قسط ونى كان من المشتغايين بالعلم ، ثم التحق بالشيخ الالهى واشتغل بالتصوف . ومهم عابد شلبي من ذرية مولاناجلال الدين الرومى ،كان قاضياً ثم ترك القضاء واتصل بالشيخ الالهى و بنى مسجداً فى القسطنطينية ، وحوله حجرات للفقرا . ومنهم الشيخ لطف الله الأسكوي . وهو ثمن اتصل أيضاً بالشيخ الالهى ، وكان فى الآخر زاهداً ناسكا ساكناً على جبل من جبال أسكوب ، منقطعاً عن الدنيا . ومنهم بدر الدين بابا وكان أيضا من جماعة الشيخ الالهى ، ثم منهم علاء الدين عنه وكان أيضا من جماعة الشيخ الالهى منهم علاء الدين عليفة ، وكان أولا من المنكناً على جبل من جبال أسكوب ، منقطعاً عن الدنيا . ومنهم بدر الدين بابا وكان أيضا من جماعة الشيخ الالهى ، ثم منهم علاء الدين خليفة ، وكان أولا من المند ثم اقتدى بالشيخ علاء الدين أبدال ورووا عنه الكرامات و بنى زاوية بالقسطنطينية ومن هذا النمط الشيخ سليمان خليفة و بنى زاوية أيضاً . ومنهم الشيخ سونديك الشهير « بقورجي دده » ومنهم العارف بالله ابن الامام من السادة الصوفية منأهل آيدين . ومنهم الشيخصلاحالدين لازنيقى كان من مريدى شيخى خليفة ومنهم الشيخ بايزيد خليفة ، وكان عالماً متصوقاً سكن بمدينة أدرنة . ومنهم الشيخ سنان الدين يوسف المعروف « بسنبل سنان» وكان مرشداً مر بياً ، وعلى جانب من العلم . ومنهم الشيخ جال الدين القراماني المعروف « بجهال خليفة » جاء من بلاد قرامان إلى القسطنطينية وكان مر بياً مرشداً ، وتاب على يده كثير ون .

وقال صاحب « الشقانتي النعمانية » : إنه عاده في مرض موته وطلب منه الوصية فقال له : لا تسلك مسالك الصوفتية ، إذ لم يبق لها اليوم أهل . وقال : التوحيد والالحاد يصعب التمييز بينهما ، فالوقوف على طريقتك أسلم . ثم قال له : فان غلب عايك خاطرك بالميل إلى التصوف فاختر من المشايخ من كان ثابت القدم في الشريعة و إن رأبت فيه شيئا يخالف الشرع ولو قليلا فاحترز منه ، فان منى الطريقة رعايةالأحكام الشرعية . ومنهم الشيخ داود من قصبة مدرنى ، وكانت تروى عنه الكرامات . ومنهم الشيخ قاسم شلى ، وكان متصوّفا جلس في زاوية الوزير على بانبافي القسطنطينية ومنهم الشيخ رمضان كان من أتباع طريقة الحاج بيرم، وكان مرشدا كبيراً . ومنهم الشيخ بابا يوسف السفر حصارى ، وكان منتسبا إلى هذه الطريقة ولما بني الساطان بايزيد جامعه بالقسطىطينية حضر للصلاة فى أول جمعة بعد بنائه، وصعد الشيخ بابا يوسف للنبر ووعظ الناس فحصل لكلامه تأثير عظيم فى الساممين ، وكان بعض النصارى يستمعون من خارج الجامع فأسلم منهم ثلاثة ففرح السلطان بايزيد بذلك وأنعم عليهم وصار السلطان يحب هذا الشيخ كثيراً وعند ماذهب الشيخ للحج أعطاه السلطان مقداراً من الذهب وقال له : هذا المال حصل لى من كسب يدى ، وأوصاه أن يجمله في قنديل الصدقات في التربة المطهرة بالمدينة وأن يقول عند التربة المطهرة : يا رسول الله إن راعي أمتك العبد المذنب بايزيد يقرئك السلام ، وأر ال هذاالذهب الحاصل من طريق الحلال ليصرف إلى زيت قنديل تربتك، وتضرع إليك أن تقبل صدقته . فغمل الشيخ ما أمره به السلطان ، وكانت وفاة هذا الشيخ في أوائل

سلطنة سليم خان، ودفن فى جوار أبى أيوب الأنصاري عليه رحمة البارى . ولما جلس السلطان سليم بن بايزيد على كرسى السلطنة ، وذلك فى الثانى عشر من صفر سنة ثمان عشرة وتسمائة ، طلب الانكشار بة زيادة رواتبهم ، فاضطر أن يرضيهم لانهم كانوا السبب فى سلطنته ، وزاد الرسوم المضرو بة على البضائع الواردة إلى بلاده ، رفعها من ثلاثة فى المائة إلى خمسة . وكان الأمير احمد أمير أماسيه استقل واستولى على بورسة ، واتفق مع مصطنى بك والى أنقره . فرأى السلطان سليم أن لا بد من قتل إخوته ، ولمـا وقع أخوه « قورقوت » فى يده قتله . وكذلك زحف إلى قتال أخيه أحمد ، فتلاقيا في صحراء يني شهر فكانت الطائلة للسلطان سليم ووقع احمد فى يد أخيه فقتله أيضاً فاتسق له الأمر ، وأرسلت الدول المجاورة تهنّيه ما عدا الشاه اسماعيل سلطان العجم ، فكان هواه مع الأمير أحمد . وقد بلغ الشاه اسماعيل في زمانه أقصى درجات القوة ، وكان في يده جميع فارس ، وخراسان ، والعراق العربي، وكردستان ، وديار بكر \_أي من الفرات إلى سيحون وجيحون \_ فكانت الدولة الصغوية في أوج مجدها . وكانت دولة شيعية خالصة ، وقد أخذت تبث التشيع في البلاد العُمانية . فثار غضب السلطان سليم وزحف بمائة وثمانين ألف مقاتل ، فصار جيش شاء اسماعيل ينكصُ إلى الوراء ولا يقاتل ، فوصل العُمانيون إلى تبريز فاعتصم الايرانيون بأعالى الجبال المشرفة على صحراء « تشالديران » فقبل أن أصلاهم السلطان سليم نار الحرب عقد مجلساً حربياً ، فأشار الوزرا. بإراحة العسكر أربعا وعشرين ساعة بالأقل، وخالفهم فى ذلك پيرى باشا قائلا : تجب المناجزة فى الحال . فأعجب رآيه السلطان سليم وهجم على الايرانيين وتغلُّب عليهم بواسطة مدافعه ، و وقع في يد السلطان أنقال الشاه اسماعيل وأمواله مع حرمه ، وعدد كبير من الأسرى فأمر بقتل الجميع ما عدا النساء والأولاد .

وأراد السلطان سليم أن يشتو تلك السنة فى تبريز، وأن يزحف في أول الربيع إلى فارس، ولـكن الانكشارية كانوا قد ملوا القتال والسفر، وأصبحوا يريدون الرجوع . فعاد بهم إلى أماسيه، وقيل إنه رجع لفقد القوت والعلوفة فى بلاد العجم لأن الشاء امماعيل كان قد خرب البلاد . ثم أرسل الشاء امماعيل يطلب من السلطان سليم زوجته التي وقعت في الأسر في معركة « تشالديران » فرفض السلطان تسليمها إليه ، وأز وجها من و زيره جعفر شلبي . ثم ان الانكشارية ثار وا مرة ثانيـة في أماسية وأجبر وا السلطان على الرجوع إلى القسطنطينية ، فأراد السلطان الانتقام من رؤسائهم ، وقتل اسكندر باشا ، وسقبان باشي عثمان ، وقاضي المسكر جعفر شلبي . ثم إن بلاد كردستان كانت بعد واقعة « تشالديران » دخلت في حوزة السلطان وجاء جيش من قبل الشاه الماعيل يسترجع ديار بكر ، فهزمهم العثانيون واستولوا على في فتح بلاد العرب ، فزحف إلى « حلب » و «الموصل» . ثم فكر السلطان سليم في فتح بلاد العرب ، فزحف إلى « حلب » و جاء من مصر السلطان قانصوه الغور ي وكان شيخاً كبيراً بلغ سن الثمانين ، إلا أنه كان على الهمة ، فتلاق مع السلطان وكان شيخاً كبيراً بلغ سن الثمانين ، إلى أنه كان على الهمة ، فتلاق مع السلطان النها في مرج دابق عند حلب ، وكانت مدافع العمانين جملت الرجحان في جانبهم وكان شيخاً كبيراً بلغ سن الثمانين ، إلا أنه كان على الهمة ، فتلاق مع السلطان الغان و « خير بك » الجركسيان ، وكانت مدافع العمانيين جملت الرجحان في جانبهم وانعاز جانب منجاعة قانصوه الغور ي إلى السلطان سليم ، ومن مؤلار ، ديان بردي »

وكان الملك الأشرف قانصوه الغورى أمر الغزالى وخير بك أن يتقدماه أما. الجيش أملاً بأن يقتلا لوحشة كانت بينه و بينهما ، فراسلا السلطان سليا واتفقا معا وانحازا إلى جيشه ومعهما جم من رجال الجيش المصرى ومعهما أمراء لبنان منهم الامي « فحر الدين الممى » والامير « جمال الدين الأرسلانى » وهو جدنا على عمود النسب والأمير «عساف التركانى »ولما دارت المحركة كان النصر للسلطان سليم وقتل الغوري في المحركة . وكانت هذه الواقعة سنة ١٥٦٦ وقيل ١٥١٥ وهو الأصح . فدخل بعده السلطان سليم حلب . ثم دمشق بدون قتال . وقيل إن السلطان سليم صلى الجعة ف جامع سيدنا زكريا في حلب الخطيب ودعا له بالنصر ولقبه « سلطان البريم والبحرين . وصاحب الحرمين الشريفين » فأمر السلطان بأن يقال « خادم الحرميم الشريفين » وسجد شكراً لله .

ولما مر بحجاة نزل في دارآل الكيلاني السادة المشهورين من ذرية السب

عبد القادر الكيلانى ، ورأيت بعينى الغرفة التى بات فيها وهى مطلة على نهر العاصى وأنعم الساطان على آل الكيلانى وأكرمهم وكان شاعراً أديبا . فأطر به مركز حماه وأعجبه ماهم عليه السادة الكيلانيَّة من الوجاهة والكرم فنطق لسانه بهذين البيتين :

بنى كيلان هُنَّنَّتَم بعيش أرى من دونه السبع الطباقا أطاع لديكموا العاصى ولما تشرف بالجوار حلا وراقا

رواهمالى السيد عبد القادر حسنى الكيلانى كبير هذه الأسرة الشريفة اليوم . وجلس على كرسى مصر بعد قتل الغورى «طومان بك » واستعد للقتال فزحف السلطان سليم إلى مصر واشتبكت معركة من أشد المعارك المعروفة فى التاريخ ولكن الأتراك بسبب مدافعهم تغلبوا على الماليك . ودخل السلطان سليم الى القاهرة والمهزم طومان بك بعد أن ألحق بالعثمانيين خسائر عظيمة ، ولم يقع طومان بك فى المركة أسيرا ، بل انحاز بمن بتى معه الى الريف ، وشرع يهاجم العثمانيين . فأرسل السلطان يعرض عليه الصلح فأبى الماليك الصلح ، فزحف السلطان إليهم . وفى هذه السلطان يعرض عليه الصلح فأبى الماليك الصلح ، فزحف السلطان إليهم . وفى هذه وقتمة أخذ طومان بك أسيراً ، وشنقه السلطان وعاقه على باب القاهرة وذلك سنة ١٥٦٧ فى ١٣ الريل و بعد ذلك دخل الحجاز تحت حماية الدولة العثمانية . هذين اليتين :

الملك لله من يظفر بنيل منى يردده حقًّا ويضمن بعده الدركا لوكان لى أو لغيرى قيد أنملة فوق التراب لكان الأمر مشتركا

وقد ظن بعض المؤرخين أن هذين البيتين هما من نظمه لأنه كان شاعرا بليغا بالعر بية والتركية والفارسية ، ولكننا وجدنا هذينالميتين فى لزوميات المعرى ، فيكون السلطان قد استشهد بهما .

ثم إنه بمد أن استودع إدارة مصر خير بك ، رجع إلى سورية وأخذ بتنظيم إدارتها ، وكان نشاط هذا السلطان غير معهود المثال ، وتوقد ذهنه فوق الخيال . وكان محبًا للعلماء والأدباء، مغرماً بالعلم والعرفان . وكانت همته أعلى ما عهد فى همم الرجال ، وكان يتنكر و يخرج متنكراً فيختلط بالشعب ليطلع على حقائق الاحوال و يعرف ممن تشكو الرعايا فيقتص من العمال الذين يتحقق خروجهم عن جادة العدل ولم يكن فيه عيب يذكر سوى شدة ميله إلى سفك الدماء ، وكم قتل من إخوته ووزرائه وعمّاله ، ولم يكن يجرؤ عليه إلا المفتى الجالى ، الذى يلقبه الاتراك « بزنبيللى على افندى » لأنه كما تقدم الكلام كان عنده زنبيل معلق يضع فيه السائل سؤاله إلى أسفل فيؤخذ الجواب منه .

ويقال إن السلطان سليم أراد حمل النصارى الذين في المملكة على الاسلام جميعاً ، أو يخرجوا من البلاد ، فعارضه زنبيللى على افندى أى المفتى الجالى وقال له : لا يحل لك ذلك ، وليس لنا إلا أن نأخذ منهم الجزية والطاعة . ويروى الناس بالتواتر شيئاً آخر ، وهو أن السلطان سليم أراد أن يجعل العربية لساناً رسمياً للدولة فعارضه الأتراك في ذلك ، ولم أطلع على هذه الرواية في الكتب ولكن الناس يتناقلونها كثيراً والله أعلم .

فأما قضية حمل النصارى الذين فى المملكة على قبول الاسلام أو الرحيل منها فهو مروى بالتواتر ، وفى الكتب أيضاً فيكون قد ثبت أن الشريعة الاسلامية بعدالتها وأمانتها هى التى حفظت المسيحيين فى السلطنة العثمانية أيام كان السلطان يقدر أن ينفذ جميع ما يريده بهم ، ولذلك نجد ملاحدة الترك ينتقدون دائماً العمل بالشرع الاسلامى محجة كونه السبب فى بقاء النصارى فى السلطنة المثمانية ، وأن بقاءهم كان السبب فى ضعف تركية ، فلاحدة الترك يجملون الشرع الاسلامى مذنباً فى تهيئة الخطر السياسى الذى أصاب تركية ، ولذلك ثا استولوا على الحكم بعد الحرب العامة أخرجوا جيع النصارى من تركية ، ولم يبق إلاً النصارى الذين في القسطنطينية فقط أخرجوا جيم النصارى من تركية ، ولم يبق إلاً النصارى الذين في القسطنطينية فقط بثن الدول فى مؤتمر لوزان لم توافق على إخلاء القسطنطينية من النصارى تماما ، وتقرر بقابلتهم إبقاء مسلمى تراقية الغربية فى بلاد اليونان .

ومن العجب أننا نرى الأورو بيين يعملون بكل قوتهم لمحو الشريعة الاسلامية التى فى ظلها ــو بسببها لاغير ـ بقى النصارى فى جميع المالك الاسلامية ، وفى السلطنة العثمانية ، متمتعين بجميع الحقوق التى يتمتع بها المسلمون منذ ظهور الاسلام إلى يوم الناس ، هذا وكان نصارى البلاد العثمانية بضعة عشر مليون نسمة ، ومن العجب أننا نراهم مع ذلك يفضلون أن تكون الحكومات الاسلامية ملحدة ، ولو كانت تخرج جميع النصارى من بلادها ، وهذا أقصى مايتصوره العقل من التحامل والتعصب على الاسلام ! إيكرهونه ولو حفظهم ، و يحبون زواله ولوكان فى ذلك زوالهم !

هذا ومات السلطان سليم فى ٢٢ سبتمبر سنة ١٥٢٠ فلم يقم فى السلطنة أكثر من ثماني سنوات ، ولو طالت مدة هذا الرجل العظيم على كرسى هذه السلطنةالعظمى لَمَا عرف أحد إلى أية درجة من الشوكة والبسطة كانت تنتهى السلطنة العثمانية ؟ !

وجاء في « شذرات الذهب » عن السلطان سليم ما يأتى :

وفىسنة ست وعشرين وتسعائة توفى السلطان سليم بن أبى يزيد بن محمد السلطان المفخم، والخاقان المعظم ، سليم خان بن عثمان تاسع ملوك بنى عثمان . هو من بيت رفع الله على قواعده فسطاط السلطنة الاسلامية ، ومن قوم أبرز الله تعالى لهم ما ادخره من الاستيلاء على المدائن الايمانية ، رفعوا عماد الاسلام ، وأعلوا مناره وتواصوا باتباع السنة المطهرة ، وعرفوا للشرع الشريف مقداره ، وصاحب الترجمة منهم هو الذى ملك بلاد العرب ، واستخلصها من أيدى الشراكسة بعد ما شتت جعهم فانفلوا عن مليكهم ، وجدوا فى الهرب . ولد بأماسية فى سنة اثنتين وسبعين وثمانمائة وجلس على تخت السلطنة وعمره ست وأر بعون سنة بعد أن خلع والده نفسه عن السلطنة وسدّها إليه ، وكان السلطان سليم ما حكا قهاراً ، وسلطانا جباراً ، قوى عن أخبار الناس ، ور بما غير لباسه وتجسس ليلا ونهاراً ، وكان شديد اليقظة والتحفظ عن أخبار الناس ، ور بما غير لباسه وتجسس ليلا ونهاراً ، وكان شديد اليقظة والتحفظ

القطب الهندى المكمى أنه رآه بخطه فى الكشك الذى بنى له بروضة القياس بمصر ونصه الملك لله من يظفر بنيل غنى يردده قسراً ويضمن عنده الدَّركا . لو كان لى أو لغيرى قيد أنملة فوق التراب لـكان الأمر مُشْتَرَكا قال الشيخ مرعى الحنبلي في كتابه « نزهة الناظر ين » : وفي أيامه تزايد ظهور شأن اسماعيل شاه، واستولى على سائر ملوك المجم، وملك خراسان، وأزر بيجان وتبريز، وبنداد، وعراق العجم، وقهر ملوكهم، وقتل عساكرهم، بحيث قُتُل ما يزيد على ألف ألف ! ! وكان عسكره يسجدون له ، و يأتمرون بأمره ، وكان يدَّعي الربوبية . وقتل العلماء ، وأحرق كتبهم ، ونبش قبور المشايخ من أهل السنة وأخرج عظامهم وأحرقها ، وكان إذا قتل أميراً أباح زوجته وأمواله لشخص آخر فلما بلغ السلطان سليم ذلك تحركت همته لقتاله ، وعد ذلك من أفضل الجهاد ؛ فالتقى معه بقرب تبريز بعسكر جرًّار ، وكانت وقعة عظيمة ، فانهزم جيش اسماعيل شاه واستولى سليم على خيامه ، وأعطى الرعية الأمان ، ثم أراد الاقامة بالعجم للتمكن من الاستيلاء عليها فما أمكنه ذلك لشدة القحط ، محيث بيعت العليقة بمائة درهم ، والرغيف بمائة درهم، وسببه تخلف قوافل الميرة التي كان أعدَّها السلطان سليم، وما وجد في تبريز شيئاً. لأن اسماعيل شاه عند المهزامه أمر باحراق أجران الحُبّ فاضطر سليم للعود إلى بلاد الروم .

وفى أيامه كانت وقعة الغورى ، وذلك أن سليم لما رجع من غزو الماعيل شاه تفحص عن سبب انقطاع قوافل الميرة عنه ، فأخبر أن سببه سلطان مصر قانصوه الغورى ، فانه كان بينه و بين اسماعيل شاه محبة ، ومراسلات وهدايا ،فلما تحقق سليم ذلك صمم على قتال الغورى أولا ، ثم بمده يتوجه لفتال اسماعيل شاه ثانيا ، فتوجه بمسكره إلى جهة حلب سنة اثنتين وعشرين كما تقدم ، فخرج الغورى بعسا كرعظيمة لقتاله ، ووقع المصاف بمرج دابق شمالى حلب ، ورمى عسكر سليم عسكر الغورى بالبندق ، ولم يكن فى عسكر الغورى شىء منه ، فوقعت الهزيمة على عسكر الغورى بعد أن كانت النصرة له أولا ، ثم فقد تحت سنابك الخيل ، وكان ذلك عِنْحَام

خير بك والغزالى ، بعد أن عهد إليهما السلطان سليم بتوليتهما مصر والشام . ثم بعد الوقعة أخليا له حلبلاً نهما معه فى الباطن ، فأقبل سليم إلى حلب فخرجوا للقائه يطلبون الأمان ومعهم المصاحف يتلون جهاراً ( وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَوَلَكِنَ اللهُ رَحَمَ ) فقابلهم بالاجلال والاكرام . ثم حضرت صلاة الجعة فلما سمع الخطيب خطب باسمه وقال : « خادم الحرمين الشريفين » سجد لله شكراً على أن أهتما لذلك ثمارتحل للشام بعد أن خلاها له خير بك والغزالى ، فخرجوا للقائه ودّعوا له فأكرمهم وأقام بها لتمهيد أمر المدكة . وأمر بعارة قبة على الشيخ محيى الدين بن عربى بصالحية بقرب غزة قُتل فيه و زيره حسام باشا .

ثم لما دخل مصر وقع بينه و بين « طومان باى » سلطان الجراكسة حروب يطول ذكرها ، وقتل بها و زير سليم يوسف سنان باشا ، وكان مقداما ذا رأى وتدبير فأسف سليم عليه بحيث قال : أى فائدة فى مصر بلا يوسف ؟ ! وقاتل طومان باى ومن معه من الأمراء قتالا شديدا ، وظهر لطومان باى شجاعة قوية عُر ف بها وشهد له بها الفريقان ، وأوقع الفتك بعسكر السلطان سليم ، ولولا شدة عضده بخير بك والغزالى ومكيدتهما ما ظفر بطومان باى . ثم لما ظفر به أراد أن يكرمه و يجعله نائباً عنه بمصر ؟ فعارضه خير بك وخاف عاقبة فعله ، وقال لسليم : إنك إن فعلت كا أسلفنا .

ونزل السلطان سليم بالمقياس مدة إقامته بمصر بعيداً عن روائح القتلى ، وحذرا من المكيدة إلى أن مهدها ، ثم ولى خير بك أمير الأمراء على مصر ، و ولى الغزالى على الشام ، و ولّى بمصر القضاة الأر بعة وهم ؛ قاضى القضاة كمال الدين الشافعى وقاضى القضاة نور الدين على بن يس الطرابلسى الحننى ، وقاضى القضاة الدميرى المالكى ، وقاضى القضاة شهاب الدين أحمد بن النتجار الحنبلى ، واستولى على الأرض الحجازية وغيرها ، ورتب الرواتب ، وأبتى الأوقاف على حالها ، ورتب لأهل الحرمين فى كل سنة سبعة آلاف إردب حَبّ . ثم عاد إلى القسطنطينية وقد صرف غالب خزائنه ، فأخرَّ السفر إلى بلاد العجم ليجمع ما يستمين به على القِتال ، فظهر له في ظهره تجرة منعته الراحة ، وعجزت فى علاجها حذّاق الأطبا، ، ولا زالت به حتى حالت بينه و بين الأمنية فتوفى رحمه الله فى رمضان \_ أو شوال \_ بعد علة نحو أر بعين يوما . وذكر العلائى فى تاريخه «أنه خرج من القسطنطينية إلى جهة أدرنه وقد خرجت له تلك الجرة تحت إبطه وأضلاعه ، فلم يفطن بها حتى وصل الى المكان الذى بار ز فيه أباه أبا يزيد حين نازعه فى السلطنة ، فطلب له الأطباء فلم يود تأكلت وصلت إلى الأمعاء ، فلم يستطيعوا لها دفعا ولا نفعا ، وال وقد تأكلت قبر أبيه » . انتهى ملخصاً .

قلت : ونبغ من العلماء فى عصر السلطان سليم المولى شمس الدين احمد بن سليمان ابن كمال باشا، وكان جدَّه من أمراء الدولة العُمانتية، ونشأ في حجر العزَّ والدلال ثم غلب عليه حب العلم والكمال فاشتغل بتحصيل العلم ليلاً ونهاراً ، و بعد أن مهر في العلوم تولى التدريس، وانتقل من مدرسة إلى مدرسة، ثم تولى قضا. العسكر، ثم تولى الإفتاء فى القسطنطينية بعد وفاة زنبيللى على أفندى ، ومات وهو فى الإفتاء سنة أربعين وتسعانة . وله تصانيف كثيرة منها حواشي على الكشاف ، وله كتاب في الفقه متن وشرح سماه «الإصلاحوالإيضاح» ، وله كتاب في الأصول متن وشرح وله كتاب فى علم الكلام متن وشرح ، وله كتاب فى الفرائض متن وشرح ، وله حواشى على شرح المفتاح للسيد الشريف \_ ومَن مِن فحول علماء الآتراك لم يكتب حواشى على كتب السيد الشريف \_ وله تا آليف في التركية والفارسية ، ومن جملة كتبه التركية تاريخ لآل عثمان . ومنهمالمولى عبد الحيد بن على ، وقرأ فى بلادالمرب ثم في بلاد العجم ، ثم جاء الى بلاد الروم وسكن ببلدة قسطمونى . ولما جلس السلطان سليم على سرير السلطنة أتخذه إماما لنفسه ، ومات بصحبة السلطان بمدينة دمشق بعد قفول السلطان من مصر . ومنهم المولى محيى الدين محمد شاه بن على بن يوسف بالی بن شمس الدین الفناری ، وهم بیت علم کابرا عن کابر ، وتولی التدر یس مدة

طويلة ، ثم استقضى بالقسطنطينية ، ثم تولى قضاء العساكر . ومنهم المولى محيى الدين محمد بن على بن يوسف بن شمس الدين الفنارى ، ودرّس مدة طويلة ، واستقضى بالعسكر المنصور ، وكان عالما و رعاً ، مدققا محتاطاً فى معاملاته مع الناس ، محبا للفقراء والصلحاء ، قالصاحب « الشقائق » : كان رحمه الله علامة فى الفتوى ، وآية كبرى فى التقوى .

ومنهم محيى الدين محمد بن علاء الدين على الجالى المتقدم الذكر ، وهم بيت علم وفضل ، تولى التدريس ثم القضاء ، وكان من ذوى الطريقة الحسنة . ومنهم محمد شاه بن محمد بن الحاج حسن ، وتولى التَّدر يس مدة طويلة ، وله تواليف منها شرح على مختصر القدورى . ومنهم المولى حسام الدين حسين بن عبد الرحمن ودرَّس في أكثر المدارس المشهورة ، ثم تولى القضاء . ومنهم مصلح الدين مصطفى بن خليل والد « صاحب الشقائق » ولد سنة فتحالقسطنطينية \_ أى سنة سبموخمسين وثمانمائة وكانت ولادته ببلدة « طاش كو برى » . وأخذ عن علماء كثيرين ، وأشهرهم خواجه زاده، وتولى التدريس تارة في أنقرة، وتارة في بورسة، وطورا في أسكوب وطورا فى أدرنه ، ثم جعله السلطان بايزيد معلما لابنه السلطان سليم ، ثم استقضاه السلطان سليم بمدينة حلب ، ثم استعنى من القضاء ورجع الى التدريس ، وكان زاهداً عابداً صاحب أدب ووقار فيا يروى عنـه ولده ، وقال : إنه لم يسمع منه كلة فيها رائحة الكذب ، ولا كلة فيها فش ، وكان طاهر الظاهر والباطن ، وكانت أكثر براعته في الحديث ، والتفسير ، وأصول الفقه ، والعلوم الأدبيّة . ولم يتبحّر في المعقول . وله عدة تصانيف . ومنهم قوام الدين قاسم بن خليل ، وهو أخو المترجم السابق ، وكان مدرسا كبيرا ، وكانت أكثر مهارتُه في العلوم الأدبية ، والعقليَّة . ومنهم عبد الواسع بن خضر من أولاد الامرا. أصله من بلدة «ديموطقة» فى الرومللى وارتحل إلى بلاد العجم وخراسان ، وقرأ على شيخ الاسلام حافد العلامة التغتازانى حواشى شرح المطالع ، وحواشى شرح العضد للسيد الشريف ، ثم رجع إلى بلاد الروم في أواخر سلطنة بايزيد ، وفي زمان السلطان سليم تولى التدريس ، وفي زمان

السلطان سليمان القانونى تولى قضاء العساكر ، وبعد أن بتى مدة فى القضاء و بنى مدارس ومكاتب ؛ ارتحل إلى مكة المكرمة واعتز لااناس ، وعكف طىالعبادة إلى أن مات سنة خمس وأر بعين وتسعائة .

ومنهم عبد العزيز بن يوسف بن حسين الحديثي الشهير « بعابد شلبي » وكان مدرساً ثم تولى القضاء . ومنهم عبد الرحمن بن يوسف بن حسين الحسيني ، وكان أيضاً مدرساً ثم انقطع عن الخلق لأجل العبادة . ومنهم پير احمد شلبي الآيديني وكان من المدرسين الـكبار . ومنهم محيى الدين محمد بن الخطيبقاسم ، وكانمدرساً وتولى تعليم الأمير احمد بن السلطان بايريد ، وكان عالماً أديباً عابداً ورعاً ، وكان ينظم الشعر العربي والتركي ، و يحفظ المحاضرات والتواريخ . ومنهم زين الدين محمد بن محمد شاه الفنارى ، وكانعالما فاضلا خدم العلم الشريف مدة طويلة مع التقوى والورع ومنهم المولى داود بن كمال القوجوى ، وكان مدرساً كبيراً ، وله اليد الطولى في العلوم العقلية . ومنهم بدر الدين محمود الشهير « ببدر الدين الأصغر » وكان أيضا من المشتغلين بالعلوم العقلية ، و بعلم الحديث أيضاً . ومنهم المولى نور الدين حمزة ، وكان من الفقها، ولكنه كان حر يصاً على جمع المال ، و بنى بماله مسجداً بالقسطنطينية وحجرات لسكنى العلماء . قال له الوزير ابراهيم باشا : إنك تحب المال فكيف صرفت هذه الأموال في الأوقاف ؟ قال : هذا من غاية محبتي للمال ؛ حيث لأأرضيأن أحلُّفه في الدنيا ، وأر يد أن يذهب معي إلى الآخرة . ومنهم المولى محيى الدين محمدالبردعي وكان بارعاً فى العلوم العر بتية ، وصاحب أخلاق ، وله تصانيف . ومنهم محمود الشهير « بابن ألمجلد » وكان عالما زاهداً ، وتوفى فى أوائل سلطنة سليمان القانونى . ومنهم محيى الدين محمد بن يوسف بن يعقوب الملقب « باجه زاده » وكان من المدرسين ، ثم صار من القضاة في زمان السلطان سليم . ومنهم محيى الدين محمد المشهور « بشيخ شاذلو » وكان من العلماء العابدين . ومنهم سنان الدين يوسف بن علا. الدين اليكانى كان مدرسا ثم صار قاضيا ، وفى زمان السلطان سليم تولى قضاء دمشق وله حواشى على شرح المواقف للسيد الجرجانى . ومنهم پير احمد بن نور الدين حمزة ، درَّس في أشهر

المدارس ثم تولى القضاء وصار قاضيا بمصر مرتين . ومنهم المولى باشا شابى اليكانى بقى مدة فى التدريس، وله حاشية على شرح المفتاح للسيد الشريف . ومنهم باشا شابي بن زيرك، وكان من المدرسين المعروفين . ومنهم محيى الدين بنزيرك استقضى فى عدة من البلدان . ومنهم عبد العزيز حفيد المولى المشهور « بابن أم الولد » وكان من العاماء الأدباء . ومنهم محيى الدين محمد بن مصلح الدين القوجي ، وكان عالما زاهدا ، وانتفع به خلق كثير ، وله عدة تصانيف .

ومنهم الشريف عبد الرحمن العباسى ، ولد بمصر ومهر في العلوم الأدبية ، وجاء إلى القسطنطينية فى زمن بايزيد خان ورجع إلى مصر ، ثم لما انقرضت دولة السلطان الفورى عاد إلى القسطنطينية . وتوفى سنة ثلاث وستين وتسعائة ، وقد عاش نحواً من مائة سنة ، وله كتاب « معاهد التنصيص فى شرح شواهد التلخيص » وهو شهير . وقرأته أول مرة فى استا نبول منذ ٥٥ سنة أعارنيه قبل أن اقتنيته الشريف عبد الأله باشا أمير مكة سابقا رحمه الله ، فوجدت الشيخ محمد بن التلاميذ الشنقيطي المعروف باشا أمير مكة سابقا رحمه الله ، فوجدت الشيخ محمد بن التلاميذ الشنقيطي المروف الشنقيطى الكبير قد قرأ هذه النسخة ، وقرأت تعقيبات له على المؤاف من جملتها أنه احمد ، والمعروف أنه مات حتف أنفه » .

ومنهم المولى بخشى خليفة الأماسى ، ولد بأماسية وقرأ على علما، عصره ، ثم ارتحل الى بلاد العرب وقرأ على علمائها أيضاً ، ثم اختار طريق النصوف وجلس للوعظ والتذكير ، وانتفع به خلق كثير ، وتوفى فى جوار الثلاثين وتسعانة . ومنهم محيى الدين محمد بن عمر بن حزة ، كان جده من بلاد ما و را. النهر من تلاميذ السعد التفتازانى ، وضرب فى الارض فوصل الى انطاكية . و بها ولد محمد هذا ، وتفقه فى انطاكية ، ثم سار الى « حصن كيفا » و « آمد » ثم الى « تبريز » وأخذ عن علماء تلك البلاد ، ثم رجع الى انطاكية ، و حلب الى هم الى علم القدس وجاور هناك وحج البيت الحرام . ثم ذهب الى مصر وأخذ عن السيوطى ، ولتى قبولا عظيما عند السلطان « قايتباى » و بتى عنده الى أن توفى . فسافر الى الروم من طريق البحر وأول بلدة أقبل عليها « بروسة » فحصل له فيها إقبال عظيم ، ثم ذهب الى القسطنطينية فأحبه أهلها ، وسمع السلطان بايزيد وعظه فمال اليه كل الميل ، وألف له كتاباً اسمه « تهذيب الشمائل » فى السيرة النبوية . ولما خرج السلطان الى الغز وكان هذا الشيخ محمد بن عمر معه ، فلما فتح « قلعة مشون » كان هو ثانى الداخلين إليها أو ثالثهم ثم ذهب إلى حلب ورجع الى الروم فى زمن السلطان سليم ، وحرضه على الجهاد فى طائفة «قزلباش» ـ هى طائفة تؤلّه عليًا ـ وكان يعظ الجنود وعظاً مؤثراً ، ويذكر لهم ثواب الجهاد . ثم ذهب الى « الرومانى » وأخذ يعظ أهلها ، فأصلح كثيراً من الخلق ، وأسلم على يديه كثيرون من غير المسلمين ، و بنى جامعاً فى سراى بوسنه ومسجداً فى أسكوب .

وأقام فى تلك البلاد عشر سنوات يعظ ويفسر القرآن الكريم ، وفى سنة اثنتين وثلاثين وتسعانة غزا مع السلطان سليان بلاد المجر ، ووافقهم الفتح المبين . ثم سكن فى بروسة ، وشرع فى بناء جامع كبير تو فى قبل اتمامه فى رابع المحرم ٩٣٨ وذلك عن سبعين سنة . وولد من صلبه قريب من مائة نفس ، وله كتب ورسائل وكم أحيا من سنن ، وأمات من بدع . فهذا من الرجال الذين اشتغلوا فى حياتهم وفقدهم الناس عند مماتهم ! ومنهم خير الدين خضر المروف « بالعطوف » كان معاماً لعبيد السلطان بايزيد ، ثم اختار طريقة الوعظ فصار يفسر أيام الجع فى مساجد ومنهم عبد الحيد بن شرف من أهل قسطوونى ، قرأ على عاماء عصره ، ثم رغب فى التصوف ، وصحب مصلح الدين الطويل من شيوخ النقشبندية . و بعد وفاته اختار طريق الوعظ ، وعكف على التفسير ، وكان زاهداً فى العاني .

ومنهم عيسى خليفة من قسطمونى أيضاً ، وكان متصوفاً ، واختار طريق الوعظ وكان لكلامه تأثير فى النفوس . ومنهم المولى شعيب الترابى ، جعله السلطان بايزيد معلماً لعبيده ، ثم اختار طريقة الوعظ ، وكان على الفطرة ، وكان قوى البدن الى النهاية وقيل إنه كان فى شبابه يكسر نعال الدواب بأصبعيه !! ومنهم محيى الدين محمد الأماسى

وكان من العلماء المحدثين والوعاظ ، وكانت الناس تحبه لورعه وتقواه . ومنهم المولى الطوقاتى من أماسية ، لم يفارقها إلى أن مات ، ومات فى أوائل سلطنة سليمان القانونى وكان مشتغلاً بالدرس والعبادة ، منقطعاً عن الناس . ومنهم المولى مصلح الدين موسى بن موسى الأماسى ، اشتهر بينالناس « محافظ الكتب » لأنه كان قيماً على خزانة كتب جامع السلطان بايزيد ببلدة أماسية ، قرأ على علماء العجم ، ثم على علماء العرب . وكان صحيح العقيدة ، مرضى السيرة ، وكانت له اليـد الطولى فى الفقه والأصول وله تآليف نفيسة . ومنهم المولى الشهير « بابن المعيد الأماسى » وكان فاضلا محققا ، سالكا مسلك التصوف ، مقبلا على شأنه . ومنهم المولى عبد الله خواجه المولى ابن دده جك ، وكان مشهوراً بالقراآت العشر ، مرضى السيرة ، وكان من الصالحين .

ومنهم المولى الشهير فى علم القراآت صادق خليفة المغنيساوى ، وكان من القانتين العابدين ، ومنهم المولى محمد بن الحاج حسن وكان عالماً ، ولكنه لم يكن على نمط العلماء فى الزهد وخشونة الميش ، بلكان مائلا إلى الزينة والترف ، فجعله السلطان سليم من الأمراء ، وكان بارعا بالانشاء ، وله معرفة بالتواريخ . ومنهم محمد باشا حفيد المولى « ابن المعرف » معلم السلطان بايزيد ، وكان محمد باشا هذا من وزراء السلطان سليم ، وكان على جانب من المعرفة بالآداب السلطانية . ومنهم المولى عيسى باشا بن الوزير ابراهيم باشا ، وكان من العلماء ، ثم صار موقعاً بالديوان العالى ، ثم تولى الامارة فى بلاد الشام . ومنهم المولى الشهير « بنهانى » و بتى مدة من حياته يشتغل ومنهم المولى حيدر ابن أخى المولى الشهير « بنهانى » و بتى مدة من حياته يشتغل ومنهم المولى حيدر ابن أخى المولى الخيالى ، وقرأ على علماء عصره ، ثم ذهب إلى مصر وأخذ عن علماتها ، ثم رجع إلى الروم وأقام ببروسة ، وتوفى فى أواخر مسلطنة سليم خان وكان جيل الطلمة ، مرضى السيرة ، جيد المحاضرة ، زينة للمجالس . ومنهم المولى محمد ابن الحاب وكان جيل الطلمة ، ثم معر من المادة ، ثم مار وكان جيل العلماء ، ثم ذهب إلى الحليم ، وقرأ على علماء عصره ، ثم ذهب إلى مصر وأخذ عن علماتها ، ثم رجع إلى الروم وأقام ببروسة ، وتوفى فى أواخر مسلطنة سليم خان وكان جيل الطلمة ، مرضى السيرة ، جيد المحاضرة ، زينة للمجالس . ومنهم المولى محمد الزمان مشتغلا بنفسه . ومنهم محمود بن الكمال المشتهر « بأخى شلبى »كان أبوه من الأطباء المشهورين ، وطلبه السلطان محمد ليصير طبيباً عنده فاعتذر وقال : كيف أختار الرق بعد الحرية . و بعد وفاته نبغ ولده محمود فى صناعة الطب ، حتى صار رئيساً للأطباء فى المستشفى الذى بناه محمد الفاتح بالقسطنطينية ، ثم صار رئيساً للأطباء في زمان ولده السلطان بايزيد ، ثم عزله السلطان سليم ، ثم أعاده إلى مكانه . ولما تولى سليان القانونى عزله أيضاً ، ثم أعاده إلى مكانه . ثم حج بيت الله . ومات بمصر منصرفه من الحج ، ودفن عند قبر الامامى الشافعى رضى الله عنه .

ومنهم هدهد بدر الدين ، وكان من الأطباء المروفين في دار السلطنة . ومنهم من أكابر الصوفية العارف بالله الشيخ نصوح الطوسى . ومنهم العارف بالله الشيخ مصلح الدين الامام بمدينة بروسة . والعارف بالله محمد الشهير « بابن أخى شوروه » . والعارف بالله محيىالدين محمد المروف « بأبي شامة » والعارف بالله الشيخ عبدالرحيم المؤيدى المعروف « بحاجى شلبى » . والشيخ محيى الدين محمد بن المولى بها، الدين أخذ عن العارف بالله محيى الدين الاسكليبي . والشيخ مصلح الدين مصطفى المسوب إلى المولى خواجه زاده . والعارف بالله مصاح الدين محمد بن المولى بها، الدين والعارف بالله الذي عمد المروف « بأبي شامة » والعارف بالله الشيخ عبدالرحيم أخذ عن العارف بالله محيى الدين الاسكليبي . والشيخ مصلح الدين مصطفى المسوب والعارف بالله الشيخ نبي خليفة . والشيخ محيى الدين الأسود . والشيخ لطف الله . والعارف بالله الشيخ نبي خليفة . والشيخ محيى الدين الأسود . والشيخ لطف الله . والعارف بالله الشيخ نبي خليفة . والشيخ محيى الدين المولى أحمد باشا . والشيخ والسليخ أمير على بن أمير حسن . والمولى خضر بك بن المولى أحمد باشا . والشيخ عمود بن عثمان بن على النقاش المشتهر « باللاممى » وسيدى خليفة الاماسي . والشيخ عبدالطيف من أتباع طريقة الشيخ ابن الوفاه . والحاج رمضان الموطن فى مطمونى .

## سلطنة السلطان الأعظم سليمان القانونى

هذا ثم تولى سلطنة آل عثمان ، السلطان سليمان خان بن السلطان سليم خان فى شهر شوال سنة ٩٢٦ .

وأكثر المؤرخين على أن سليمان خان هو أعظم سلاطين آل عثمان ، وعلما. الأفرنج يسمونه سليمان العظيم « Le Magnfique » أو سليمان الفاخر « Le Magnfique »

وكان عمره ستاً وعشرين سنة يوم تولى الملك ، و بدأ ملكه بالحلم والعفو ، فأطلق سبيل ستمانة أسير مصرى ، وكان أبوه السلطان سليم قد ضبط لتجار الحرير مقداراً عظيا من متاجرهم ، فعوضهم السلطان سليمان مما خسروه وأخذ على أيدى الولاة الظالمين وأمر بالعدل والاحسان ، وجعل هـذه الآية القرآنية ( إنَّ اللهُ يَامُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ ) شعاره .

وعقد سليمان معاهدة مع البندقية ليسهنا محل ذكرها، و بموجبها كانتالبندقية تؤدى إتاوتين إلى السلطان عن بعض البلاد التي كانت تحت احتلالها . وفي زمن سلمان القانونى ثار الغزالى والى الشام الذي أنحاز إلىالسلطان سليم فى واقعة مرج دابق فأرسل السلطان سلمان جيشاً بقيادة فرهاد باشا ، فتغلب عليه وقتله . وغزا سليان بلاد المجر فأرسل أحمد باشا فحصر « شاباتس » و بیری باشا فحصر « بلغراد » ومحمد ميكال أوغلي فاجتاح « ترانسلڤانيا » فاستولى على شاباتس ودخلها السلطان ظافرا ، ثم استولى على بلغراد وعلى سملين ، وكان نصراً باهراً . ثم فكر السلطان في فتح « رودس » لأن فرسان رودس كانوا ملؤا البحر المتوسط اعتداء على المسلمين ، وكانوا يقطعون الطريق على الحجاج إلى مكة إذا ذهبوا في البحر . فني ١٦ يونيو سنة ١٥٢٢ سار الأسطول العثماني عليه مائة ألف مقاتل . وضيق السلطان الحصار على رودس ووالى عليها الهجات تحوا من شهر ين بدون انقطاع . و يقول مؤرخو الأفرنج \_ ور بما كانوا يبالغون في تقدير خسائر العُمانيين ... إن هؤلا. فقدوا في حصار رودس مائة ألف مقاتل، منهم أر بمون ألفاً ماتوا بالأمراض . إلا أن العُمانيين دخلوا أخيرا رودس عنوة واستولوا عليها وعلى الجزر التي في جوارها . وأخرج السلطان قائد فرسان رودس وكان اسمه « Villiers de l'Sile-Adam » سالما فذهب إلى مالطة وهناك جددوا قوة الفرسان المذكورين ؛ فصاروا يقطعون الطرق على مراكب المسلمين كما كانوا يغملون وهم في رودس .

وفى زمن سليمان عصى أحمد باشا والى مصر وحدثته نفسه بالاستقلال ، فأرسل إليه السلطان جيشا فهزمه ، وانتهى الأمر بالقبض عليه فقطموا رأسه وعلقوه على أسوار القسطنطينية . ثم وقع الخلاف بين والى مصر والدفتردار ـ أى رئيس الجباية ـ فأرسل السلطان وزيره ابراهيم باشا وأصله مملوك صار مقر با عند السلطان و بلغ من الحظوة ما لم يبلغه أحد ، فابراهيم باشا عزل العاملين المتخاصمين ، ورتب الأمور ونصب واليا على مصر سليمان باشا الذى كان واليا على سورية . ثم غزا السلطان بلاد المجر بمائة ألف مقاتل وثلاثمائة مدفع ، فنشبت معركة هائلة . قاتل فيها الفريقان أشد قتال ، وانتهت بظفر السلطان وغرق «لويس الثانى » ملك المجر وهو منهزم أسد قتال ، وانتهت بظفر السلطان وغرق «لويس الثانى » ملك المجر وهو منهزم أساقفة المجر ومعه سبعة مطارين ، واثنان وعشرون أميراً . وخمسة وعشرون ألف جندى قتلى . وكانت هذه الواقمة فى ٢٦ اغستوس سنة ١٣٦٢ وعلى رواية كانت خسارة المجر مائتى ألف رجل . ولم تكن خسائر العمانيين أكثر من مائةوخمسين رجلا .

وقيل : إنه وقع فى أسر الأتراك عشرة آلاف مجرى فذبحوهم عن بكرة أبيهم ودخل الأتراك بودابست قاعدة المملكة ، واستولوا على ما فيها من الخزانن والكنوز وأسروا مائة ألف نسمة من رجال ونساء ، ورجع السلطان إلى القسطنطينية بعد أن أجلس على كرسى المجر أمير ترانسلڤانيا المسمى « سابوليا » . وكان المجر الذين فرّوا من أمام الترك نادوا بفرديناند ، أخى الامبراطور شارلكان ملكا عليهم ، وفى أيام سليان حصلت فتن فى بلاد قرامان ، وكليكيا وثارت البكطاشية ، وسارت الجيوش تلو الجيوش، وخسرت الدولة جنداً كثيرا إلا أن ابراهيم باشا قمع الفتنة .

وفى زمن سليان اشتدت العداوة بين فرانسة والامبراطور شارلكان ، وكان الامبراطور شارلكان أعظم سلطان مسيحى فى عصره ، إذ كان يلى ألمانية ، واسبانية وايطالية ، وهولاندة ، وكانت له الكلمة العليا فى البحر المتوسط فأوشك أن يخنق فرانسة ، ولم يبق أمل للفرنسيس إلا بالالتجاء إلى العثمانيين لأن السلطان سليان لم يكن يجد أمامه قرناً يقاومه فى أور بة غير الامبراطور شارلكان ، الذى كانت الوقائع متصلة بينه و بينه على حدود النمسا . فكان من الطبيعى أن فرانسة تتفق مع السلطان العُماني عدو عدوها ، ولكن فرانسة المشهورة بكثرة حرو بها الصليبية ، و بشدة ۱۹۰ تعلیقات الأمیر شکیب علی ابن خلدون

عداوتها للاسلام ، لم يكن من السهل عليها أن تحالف الممانيين بدون أن تكبر هذا الأمر جميع أمم النصرانية ، والأمة الافرنسية نفسها ، غير أن « فرنسيس الأول » الذى كان وقع فى أسر شارلكان ، مضى فى عزيمته فى الالتجاء إلىالعُمانيين ، ومد يده لمحالفة السلطان سليمان ، وكانت العلاقات الرسمية قد بدأت بين فرانسة والدولة العُمانية فى زمن السلطان بايزيد الثانى من جهة ؛ ولويس الحادى عشر من جهة أخرى ثم كتب السلطان بايزيد كتاباً إلى « شارلوس الثامن » . وفى سنة معن البندقية . السلطان إلى « لويس الثاني عشر » يطلب منه التوسط بينه و بين البندقية .

وكان « فرنسيس الأول » لأول حكمه عرض على امبراطور المانية وعلى فرديناند المكاثوليكي صاحب اسبانية مشروعا مآله تقسيم السلطنة العثمانية بين ملوك النصرانية ولكن لم يتم هذا الأمر لأنه لم يكن سهلا عليهم هذا العمل . ثم اتفق أن الحربوقعت بين الالمان والفرنسيس، وأخذ فيها فرنسيس الأول أسيرا ، فأرسلت الملكة « لو يزا دوساڤوای » بناء علی مشورة وز یرها « دو براه Duprat » معتمدا بهدایا نفیسة إلی السلطان سليمان ، وذلك فى ٢٥ فبراير سنة ١٥٣٥ ثم كتب الملك فرنسيس الاول نفسه كتابا إلى السلطان يخطب صداقته . ولما كان شارلكان قد عرض من جهته الصلح على السلطان واقترح التحالف ؛ ففضل السلطان محالفة الفرنسيس لما كان الاتراك يعلمون من شدة الفرنسيس ، ولكن لم يرض الترك وقتئذ بكتابة حلف بالورق و إنما أجاب السلطان على كتاب الملك فرانسيس بكتاب تعالى فيه على ملك فرانسة ، وأظهر له مزيد عظمته . وهذا الكتاب لايزال مشهورا في التاريخ بعد أن ذكر فيه سليمان جميع ألقابه السلطانية . قال لفرنسيس : قد انتهى إلينا ما قدمته إلينا من المرض عن أن عدوك قد استولى على مملكتك ، وأنك الآن في أسره ، وأنك تلجأ إلينا لأجل إنقاذك وحمايتك ، فــكل هذا قد عرض على سدتنا السنية ملجأ العالم ، وأحاط به علمنا السلطاني ، وليسغير معهود أن تدور الدائرة علىالملوك ، وأن يقعوا في الأسر، فليكن قلبك ثابتاً ، ولتكن نفسك طيبة الخ . ثم وعده خيراً . ثم إن فرنسيس الأول تخلص من أسره بموجب معاهدة مجريط ، ولكنه لم

يعدل عن خطته من جهة محالفة السلطان سليان وكتب إليه يشكره قائلاله : إننا مغتبطون بما نراه من كرم أخلاقك ، وما وعدتنا به من المساعدة فى حالتنا الحرجة . الخ ثم أخذ فرنسيس الأول يجتهد فى إقناع شعبه بأن تقر به إلى العثمانيين يكون وسيلة لنشر نفوذ فرانسة فى الشرق ، ومحافظتها على المسيحيين الذين هناك ، وقد حصل بالفعل على امتيازات عديدة للفرنسيس بموجب الخط الشريف السلطانى المؤرخ فى • ٢ سبتمبر سنة ١٥٢٨ . فإن السلطان سمح للفرنسيس والكتالان أن يجولوا في مصر ويتجروا كما يشاؤون ، وأنهم فى الخصومات التى بينهم يراجعون قناصلهم فيا عدا الدم إذ يبقى الحكم فيه لقضاة الشرع . وأذن للفرنسيس والكتالان بانفاذ وصاياهم وأن القناصل يحررون التركات ، وغير ذلك من الامتيازات التى تساهل فيها السلطان ليتخذ من فرانسة ردماً ضدالمانية .

ثم إنه جرى كلام بين فرانسة والساطان بموجبه يتولى أحد أولاد ملك فرانسة على عرش المجر . وكانت الحرب قد اشتعلت بين المجر والمثانيين ، فكان المثانيون من جهة ومعهم الأمير « سابوليا الترانسلقانى » المولى من قبلهم على المجر ؟ والمجر والنمسو يون من جهة أخرى . فانكسر سابوليا ودخل فرديناند أخو شارلكان إلى بودابست . فزحف الجيش الاسلامى بقيادة ابراهيم باشا ـ وكان الجيش مائتين وخمسين ألف مقاتل ـ فدخل المثمانيون بودابست وأعادوا سابوليا إلى الملك . وجاء أمير البغدان وخضع للسلطان وسار السلطان سليان فى شهر سبتمبر سنة محمار إلى فينا ثمانانة قلع . ولم يكن فى قينا أكثر من ستة عشر ألف مقاتل ، وائنين وسبمين ماعانانة قلع . ولم يكن فى قينا أكثر من ستة عشر ألف مقاتل ، وائنين وسبمين ماعادات ولم يكن فى قينا أكثر من ستة عشر ألف مقاتل ، وائنين وسبمين مدفعاً ، ولم يكن أل وشار المثانيين كلها . ويقال إن السلطان خسر فى هذا الحصار مدفعاً ، ولم تكن الأسوار متينة ، ولكن خوف الألمان على بلادهم بعث فيهم حية أر بعين ألف جندى ، واضطر إلى الرجوع خائباً ، وهي أول خيبة عرفتها جيوش الربين ألف جندى ، واضطر إلى الرجوع خائباً ، وهي أول خيبة عرفتها جيوش

ولما رجع السلطان إلى بودابست توج سابوليا ملكا على المجر ، وكان فرديناند

أخو شارلكان يسمى فى استمالة ابراهيم باشا حتى يقنع السلطان بقبوله ملكا محل سابوليا ، فعرض على ابراهيم باشا الرشوة فلم يجبه إلى شيء ، و بقيت الحرب تشتعل وفى سنة ١٥٣٢ استولى العثمانيون على « غون Guns » بعد حصار شديد ، تم بثوا الغارات في إستيريا من بلاد النمسا ، وحصلت هناك معارك كانت فيها الحرب سجالا وجا. أمير البحر « اندرى دوريا » المشهور فعات في بلاد اليونان ، واستولى على الحصون التي كان بناها السلطان با يزيد على جوانب خليج ليبانت ، ثم حصلت متاركة بين السلطان و بين شارلكان أراد السلطان خلالها أن يتغرغ لمحار بة العجم وذهب ابراهيم باشا على رأس جيش جرار فاستولى على تبريز ، ولكنه عامل الأهالى بالرفق . وزحف السلطان بنفسه واستولى على بغداد ، ورجع ظافراً بعد أن غاب أر بعة أشهر .

وفي ذلك الوقت اشتهر في البحر المتوسط «أندري دوريا» أمير الأساطيل المسيحية و بمقابلته «خير الدين بربروس» أمير الأساطيل الاسلامية ؛ وكان هذا في مبدأ أمره هو وأخوه «عروج» من متلصصة البحر ، ثم دخلا في خدمة السلطان محمد الحفصي صاحب تونس ، ومن هناك امتدت سلطتهما على سواحل الجرائر . وقتل عروج في حرب بينه و بين الاسبانيول على تلمسان ، فانفرد بالأمر أخوه خير الدين ، وسماه السلطان أمير البحر سنة ١٥٣٣ ، وأخذ يعيث في البحر المتوسط ، ويغزو سواحل إيطالية . ثم استولى على تونس فاضطر شارلـكان الى غزو تونس وأخذها عنوة . وأطلق فيها خمسين ألف أسير مسيحي ، وأعاد سلطانها مولاى الحسن على شرط أن يؤدى له الاتاوة ، وأن تبقى هناك حامية اسبانيولية .

ثم إن فرنسيس الأول أرسل إلى السلطان سليمان يعرض عليه المحالفة مع معاهدة تجارية على أن سليمان وفرانسيس يحاربان شارلكان إذا كانشارلكان يمتنع عن إعادة دوقية ميلانو ، وجنوة ، و بلاد فلاندر ، إلى فرانسة . وطلب من السلطان سلمان أن يقرضه مليوناً من الذهب حتى يقوم بنفقات الحرب اللازمة ، وكذلك كان من جملة الاقتراحات أن يغزو خير الدين جزيرة صقلية ، ومملكة نابولى

144

وجزيرة سردينية ، وكان المتولى لهذه المهمة الوزير الافرنسي « جان دولا فوره Jean dela Forest » فانعقدت معاهدة تتضمن حرية التجارة بين المملكتين العُمانية والافرنسية براً و بحراً ، وأن تكونالدعاوى بين الفرنسيس جزائية كانت أو حقوقية متعلقة بقناصل فرانسة . واذا وقعت جناية من إفرنسي فلا يساق كسائر الناس إلى الحبس بل لابد أن يساق إلى الباب المالى ، وأن تجار الفرنسيس لايؤدون إلاخمسة في المائة عن بضائمهم ، وأن الافرنج من غير الغرنسيس كالانكليز ، والكتلان والصقليين ، والجنوية ؛ تمن ليست بينهم و بين الدولة العُمانية مماهدات إذا سافروا تحت العلم الافرنسي يتمتعون بالحقوق التي يتمتع بها الفرنسيس ، ولكن برغمالحرية الدينية التي يكفلها السلطان لرعايا فرانسة لا يحق أن يملك الفرنسيس ، ولا تملك الكنائس اللاتينية عقارات في بلاد الأسلام، وكذلك الافرنسي الذي يتزوج بمسيحية عُمانية تكون أولاده من رعايا السلطان ، وتضمن الاتفاق تحالغاً عسكريا في الهجوموالدفاع ، فالسلطان تمهدبمهاجمة مملكة المجر ، ومملكة نابولى ، والملك فرنسيس تعهد بشن الغارة على بلاد لومبارديا ، وجرى الانفاق على أن المدن الايطالية التي يستولى عليها الاسطول المثمانى يكون للأتراك حق انتهابها وسوق أهلها أسرى ولكن ملكية هذه المدن تمود إلى ملك فرانسة . ولما انعقدت هذه المعاهدة كانت اليد الطولى في عقدها لابراهيم باشا الصدر الاعظم ، و يقال إنه جعل توقيعه في ذيل هذه المعاهدة باسم ( سر عسكر سلطان ) فغاظ ذلك السلطان سليمان وأساء فيه الظن وفى ٥ مارس ١٥٣٦ ذهب ابراهيم باشا إلى السراى بحسب عادته فقبض عليه وخنق وتولى مكانه إياس باشا الارناؤطي . وكان السلطان سلمان والملك فرنسيس اتفقا على ادخال جمهورية البندقية في هذه الماهدة ، فأبي البنادقة أن يدخلوا في هذا العقد فغزاهم السلطان بأسطول يبلغ مائة شراع ، فاجتاح سواحلهم ورجع بمشرة آلاف أسير ، واستولى على جزر الارخبيل اليونانى . وجا. أمير البحر اندرى دوريا قائد أساطيل شارلكان لينازل الاسطول الاسلامي ( ١٣ \_ تعليقات )

فدارت الدائرة على أندرى دوريا ، وذلك في واقعة « بر يڤيزا » التي وقعت في سبتمبر. ١٥٣٨ . وفي السنة التالية حشد السلطان مائة ألف مقاتل في ألبانيا ناوياً شن الغارة على ايطالياً، وجاء خير الدين بر بروس بسبعين بارجة حربية، فأنزل عساكره في مدينة «أوترانت » . وانتظر السلطان من ملك فرانسة أن يزحف على شمالى ايطالية. ويرسل أسطوله لمعاونة الاسطول العثمانى ، فلما انتشر هذا الخبر في الأمم النصرانية قامِت له وقعدت ولم يجرأ فرنسيس على الاتيان بحركة . بل اشترط لأجل الهجوم على مملكة « بيبمون » أن يخرج الأتراك من إبطاليا ، وعقد مماهدته مع شارلكان فلم يقم ذلك عند السلطان سليمان موقعاً حسناً ، لكنه اجتنب أن يخرق عهده لملك فرانسة ، واستمرت الحرب بين الساطان و بين شارلكان ومعه البنادقة ، وكانت الحرب بين السلطان والبنادقة سجالا ، إلا أن البنادقة اضطروا أخيرا إلى طلب الصلح وتركوا جميع جزر الأرخبيل الرومى ، وتخلوا عن دالماسيا ، ودفعوا غرامة حربية للسلطان ثلاثمانة ألف دوكة . وفي ذلك الوقت مات اياس باشا بالطاعون وكان أرناؤطياً في الأصل من عائلة كاثوليكية ؛ وكان ممدوح السيرة ، فتولى مكانه لطني باشا وكان. ارَّناؤطيا أيضا . وكان السلطان أزوجه بشقيقته ، واشتعلت الحرب في بلاد المجر بين العُمانيين والممسويين، وثار أمير البغدان متفقًا مع النمسا، فولى السلطان أخاه مكانه وفي أثناء هذه الحرب مات سابوليا ملك المجر من قبل السلطان سليمان فتولت الأمر امرأتِهِ ايزابيلا، فزحف جيش النمسا لحصار بودابست، فاستصرخت الملكة ايزابيلا السيلطان سلمان فزحف بنفسه وجاؤا للسلطان بابن سابوليا وهو طفل عمره سنة وأَذَا بِإِلاَنِكُشَار ية دخِلوا بِنتة الى « بود » وتجولت هذه البلدة من بلدة مجرية إلى بلدة إسلامية . فاعتذر السلطان للملَّكة ايزابيلا بأن مقصده يذلك تأمين بلاد الجر من غاملة النميًّا . وأنه متى بلغ ابنها رشده يسلمه مدينة بود .

وكان « رنسون ــ Rincon َ سَغير قرّانِسة في القسطنطينية يعمل ليلا ونهاراً لأجل بقاب الاتحاد بين فرانسة وتركية ، وكان هذا السغير يلوم مولاه فرانسيس الأول على مهاديته ليشارليكان ، وفي أثناء ذلك انخدع فرانسيس بسياسة شارلكان وأرسل الى السلطان مليمان يطلب منه مصالحة عدوه شارلكان ، فاستغرب السلطان هذا الطلب !! ولكن رنسون أصلح خطأ سيده ، فكتب السلطان الى فرانسيس قائلا له : « إن شارل ملك أسبانيا يلتمسالهدنة بواسطتك ، فاذاكان ير يد الهدنة وكنت أنت تر يد ذلك من قلبكفانا اشترط عليه بأن يرد لك جميعالبلاد والحصون والأراضى التى أخذها منك ، فاذا قام بهذا الشرط ، وأنت أعلمت بابى العالى بذلك ، فأنا أعمل لك ما تشاء » .

وظهر أن الحق كان مع السلطان سليمان ، وأن الامبراطور شارلكان كان قد خدع ملك فرانسة ، ثم تجددت الحرب و بعث فرانسيس الأول يلتمس من السلطان تجريد الأسطول العثماني كله لمباشرة الحرب ، وكان للسفير رنسون اليد الطولى فى ذلك. فأرسل شارلكان من قتل رنسون السفير الافرنسى غيلة بحجة أنه خائن للنصرانية فكتب فرانسيس الأول الى ندوة نور نبرغ يشكو عمل شارلكان ، ويتهمه بأنه زور وثائق لا صحة لها تبرئة لنفسه من ذلك الجرم .

و بلغ السلطان سليان مقتل رنسون بينما كان فى « بود » فبلغ منه الغضب أنه كاد يقتل سفراء النمسا الذين عنده ، ولولا توسط المعتمد الافرنسى « بولين Boline» الذى أتاه مجبر قتل رنسون لكات السلطان من شدة غضبه قتلهم . وأما سياسة فرانسيس الأول فكان قد ظهر للسلطان أنها سياسة تذبذب ، وكاد يرغب عن صجبته الا أن بولين المعتمد الافرنسى التجأ الى خير الدين بر بر وس ، وكان هذا أصبح مقر باً جداً عند السلطان لا سيا بعد أن كسر أسطول شارلكان فى بحر الجزائر ، وكان بر بر وس يميل الى فرانسة . فما زال بالسلطان حتى أقنعه بارسال الأسطول العمايى بعدة لملك فرانسة على الامبراطور شارلكان ، وذلك سنة ١٥٤٣ . فسار الأسطول العمانى الى « نيس » بقيادة خير الدين بر بروس ، وكان مركباً من مائة وعشر بوارج عبدة لملك فرانسة على الامبراطور شارلكان ، وذلك سنة ١٥٤٣ . فسار الأسطول عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عليها معاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف معاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة المثر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها أر بعة عشر الف مقاتل ، فانظم اليه أسطول ملك فرانسة بقيادة الكونت عليها إلى المثانيون والغربيس على نيس ، ولكنهم اختلفوا وقامت قيامة النصرانية

على فرانسيس الأول من أجل تحالفه مع المسلمين على النصارى ، ومن أجل موافقته على إذلال النصرانية فى بلادها ، حتى قيل : إن الـكنائس فى سواحل نيس لم تكن تجرأ على قرع أجراسها مدة إقامة الاسطول العثماني أمام نيس .

فتصالح فرانسيس الأول مع شارلكان ، و وجه السلطان قوته الى حرب المجر ففتح « ڤالبو » و « سيكلوز » و « غران » و « نيوغراد » و « ڤيس غراد » و « ڤيلكا » وغيرها ، فارسل شارلكان وأخوه فر ديناند يلتمسان الصلح من السلطان وكاد السلطان يجنح الى الصلح لولا مساعى « جبرائيل دارامون d'Aramont » سفير فرانسا الذى كان يهون على السلطان أمر شارلكان ، قائلا له : إنه فى المقيم المقمد مع أمراء البروتستانت فى المانيا . فعاد السلطان سليان وأجمع على الحرب وقر ر الزحف ، وكتب بذلك الى الملك فرانسيس فى شهر مايو ١٥٤٧ ، فوصل كتاب السلطان الى فرانسة بعد وفاة فرانسيس الأول . فتبدلت الحالة ، وجنح السلطان الى مصالحة شارلكان ، وانعقدت بيهما متاركة لمدة خمس سنوات على أن يدفع الأمير فر ديناند أخو شارلكان الميان الم يان يدفع الأمير فر ديناند أخو شارلكان السلطان العياني خمسين الف دوكة كل سنة جزية عن القسم الباقى من بلاد المجر تحت ولايته .

ولما استراح فكر السلطان من جهة أور بة وجه نظره إلى آسيا ، فاستنجده أمرا. الاسلام فى الهند على البرتغال ، وأنجدهم ، وأرسل فاحتل اليمن ، ووقع القتال بين العثمانيين والزيديين ، وكتب الساطان إلى امام صنعا. يعاتبه على قتاله للجيش العثمانى ولكن الامام أجابه بجواب سديد قائلاله : إننا نعلم بلاك العظيم فى حفظ بيضة الاسلام ، ولانشكو منك ، و إنما نشكو من سو. إدارة عمالك ، وقد كان الأولى بهم أن يسوقوا هذه القوة على الكفار بدلا من أن يسوقوها على المسلمين الذين هم على ابن شاه العجم والتجأ إلى السلطان ، فرحف السلطان إلى حمان على قتار بع المسلمين الموالي بهم ولكن على حمالة منه مع المعان ، و إنها نشكو من سو. أن يسوقوا هذه القوة على الكفار بدلا من أن يسوقوها على المسلمين الذين هم على أن يسوقوا هذه القوة على الكفار بدلا من أن يسوقوها على المسلمين الذين هم على من شاه المجم والتجأ إلى السلطان ، فرحف السلطان إلى تبريز ، وفتحها بعد أن فتح « وان » ثم فتح جانباً من «كرجستان » .

وبينما كان جيشه يتقدم فى آسيا إذ تجددت الحرب فى بلاد المجر ، وذلك أن

الملك سابوليا كان أوصى امرأته إيزابيلا بقسيس اسمه « جورج مارتيموزى » فصارت تعمل برأيه ، وكان هذا القسيس يشتغل لفصل الملكة ايزابيلا عن السلطان ولتأليفها مع الأمير فرديناند ، وأقنعها بأن تترك له « ترانسلڤانيا » و « البانات » وكل ذلك لم يعلم به السلطان إلا فيما بعد . فلما بلغه الخبر سيَّر ثمانين ألف مقاتل فعبرت نهر الطونة ، واستولت على « ليبا » واشتدت الوقائع ، ولكنها انتهت بظفر السلطان . وأرسلأحمد باشا على أثر الواقعة أر بعة آلاف أنف من أنوف النمسو بين إلى الاستانة ورجعت « أطمشوار » و « البابات » إلى حكم الدولة العثمانية ، وأخذ العثمانيون

ثم استولى فرسان مالطة على طرابلس الغرب ، فأرسل السلطان الأسطول المثمانى فطردهم منها وضم تلك البلاد إلى السلطنة المثمانية . وكان هنرى الثانى بن فرانسيس الأول لايقل رغبة عن أبيه فى محالفة الدولة المثمانية ، وفى سنة ١٥٥١ تعهد هنرى الثانى للسلطان بتأدية ثلاثمائة ألف قطعة ذهبية بدلا عن مساعدة الأسطول العثمانى لفرانسة ورهن تحت ذلك جانبا من سفنه ، واتفقا على أن السلطان ينجده بستين مركباً حربياً وخسة وعشرين مركباً من مراكب القرصان وأنه إذا أراد ملك فرانسة أن يستعمل هذه القوة البحرية خارجاً عن بحر طوسكانة فعليه أن يؤدى مائة وخمسين ألف ذهب وتقرر أن جيع السفن التى يغنمها الأسطول العثمانى تكون ملكا للسلطان ، وأن المدن نفسها تصير لملك فرانسة . وتقرر أن الأسطول المثمان ، وأن وتقرر أن جيع السفن التى يغنمها الأسطول العثمانى تكون ملكا للسلطان ، وأن والدن نفسها تصير لملك فرانسة . وتقرر أن الأسطول العثمانى يكت مائة من ممالك والدن فنسها تصير لملك فرانسة . وتقرر أن الأسطول العثمانى يكتب مائنا من عالك والمن المركان ، ويسي بقدر مايستطيع . وسار الأسطول العثمانى بقاده ها من مالك وانضم إليه الأسطول الافراني في عليها الماء من مائيا . من الماليا من والنهم إليه الأسطول الغراني يكتب مائيا من كالك

إلا أنه لم يلبث الخلف أن وقع بين الحلفاء لأن الافرنسيس اعترضوا على عدم حرمة العُمانيين للدم ، والدين ، والمال ، فافترق الأسطولان ، وغضب السلطان على « طورغوت » وأرسل أسطولا آخر بقيادة بيالى باشا كان عدده سبعين بارجة حر بية

ولكن هذه المرة أيضاً لم يقع الوفاق بين أمراء الأسطولين . والفرنسيس يقولون إن قواد الترك لم يكونوا يفكرون إلا فى النهب والسبى ، وأرسل هنرى الثانى إلى سفيره فى القسطنطينية يقول له : إلى مع الأسف لم أقدر أن أستفيد من عضد الجيش المتمانى لى لا لعدم رغبة السلطان فى ذلك ؛ بل لاهتمام قواده بالغنائم دون الاهتمام بتنفيذ إرادة مولاهم . ومن بعد هذه الواقعة تصالح هنرىالثانى ملك فرانسة مع فيليب الثانى ملك اسبانيا وملحقاتها ، وعادت المحالفة التركية الافرنسية من ذلك التاريخ حبراً على ورق ، لا سيما أن السلطان فى أمراء العثمانية المؤنسية من ذلك التاريخ

وكان السلطان سليمان في آخر حياته قد اختاف مع أولاده ، لأن وزيره الأعظم « رستم باشا » وشى للسلطان على ولده مصطفى ، وكان العسكر يحب مصطفى حباً جمًا لكرمه وشجاعته ، وكان العلماء والأدباء يحبونه أيضا لاعتنائه بالعلم والأدب فزين رستم باشا للسلطان أن ابنه يريد أن يخلعه و يجلس مكانه ، ووقر ذلك في نفس السلطان ، فأمر بقتل ولده مصطنى في مخيمه وهو في الأناضول ، وذلك في ٢٦ سبتمبر سنة ١٥٥٣ وكان لمصطفى ولد في بروسة فقتلوه أيضًا ، وكبت المملكة كلها على مصطفى لما كان له من المنزلة في قلوب الأمة ، ولا سيما عند العلما. وعند العساكر \_ أى رجال السيف والقلم معا \_ وكان مصطنى شاعراً له أغزال لطيفة نشرها تحت اسم مستمار ( مخلصي ) وكان له تفسير للقرآن ، وتعليقات على البخارى وكتب نحوية ، ورثاه الشعراء ولم يخشوا والده وكان لمصطفى أخاسمه « جهانغير » فمات حزناً على أخيه ، وثارت العساكر على السلطان وطلبت عزل الصدر الأعظم رستم باشا الذي كان الواشي بالأمير مصطفى، وكان السبب في هذه المأساة التي جرحت القلوب بأجمعها ، وكان مرجع كل هذه الدسائس الى السلطانة «خورشم» التي كانت تهمى. العرش للاولاد الذين منها . وكان رستم باشا صهرها ، وهي التي في الحقيقة قتلت الصدر الأعظم ابراهيم باشا ، ثم قتلت الصدر الأعظم احمد باشا الذي كان قد خلف صهرها في الوزارة . وهي التي قتلت الأمير مصطفى ابن السلطان .

ثم نشبت الحرب من جديد بين العثمانيين والمجر ، فزحف خادم على باشا على

144

بلاد المجر واستولى على عدة من المدن ، وقام المجر يقاتلونه وعلى رأسهم الامير فر ديناند ، ولكن الدولة اضطرت الى توقيف الحرب والمتاركة ، نظراً لما طرأ من الحوادث فى بيت السلطنة ، لأن الامير بايريد ابن السلطان ثار على أبيه على أثر دسائس بين الوزراء لا محل لذكرها هنا فجمع بايز يد عشرين ألف جندى وقاتل بهم عساكر أبيه ، فنغاب أبوه عليه وفر بايزيد مع ولده أو رخان إلى أماسية ، و من هناك كتب إلى والده يلتمس منه العفو ، فوقع الكتاب والرسول فى يد « لا لا مصطنى باشا » الذى كان عدواً لبايزيد ، فأخفى الكتاب والرسول فى يد « لا لا بجد بايز يد جو اباً من أبيه ذهب ملتجناً الى شاه العجم ، وكان معه اثنا عشر ألف جندى ، فقبله الشاه طاسب براً وترحيباً فى ظاهر الحال ، ولكنه وضع نصب عينه أستبار هذه الحادثة بقدر الاستطاعة . و بالاختصار فقد قبض طاسب أربعانة الف من تشرير منوات فقتلوه أيضاً .

وكان قد تولى الوزارة على باشا، وكان رجلا حليما كريماً ، يكره الشر ، فعقد مع النمسا صلحاً فى يوليو سنة ١٥٦٢ ، و بعد عقد هذا الصلح تفر غ السلطان لمشر وعاته البحرية ، و أجمع غز و مالطة . فسير بيالى باشا قبطان البحر ، ومعه صالح بك أمير الجزائر ، ودراغوت أمير طرابلس ، وكان الاسطول العثمانى مؤلفاً من مائة و ثمانين بارجة وفى ٢٠ مايو ١٥٦٥ أنزل الاسطول عشرين الف عسكرى فى مالطة وبدأوا بحصار قلعة « سنت إبلم ١٥٦٣ تازل الاسطول عشرين الف عسكرى فى مالطة وبدأوا أمير طرابلس قتيلا ، وبتى الاتراك يضيقون على ذلك الحصن حتى أخذوه عنوة ولكن أدوا عنه ثمناً غالياً جداً .

وكان رئيس فرسان مالطة « بطرس لاڤاليت » فأرسل قائد الجيش العُماني مصطفى باشا يعرض عليهالاستسلام ، فأجاب بأنه ليسأمامه سوى الدفاع أو الموت إلا أن الخبر ورد بأن الحرب نشبت من جديد فى بلاد المجر ، فأقلع العُمانيون عن مالطة ، وذلك أنه كيان الامير « فر ديناندر ، قد مات وخلفه ابنه مكسيمليان ، وكان

ر اغباً فى الصلح ، إلا ان إتيان بن سابوليا ملك المجر من قبل الدولة العمانية تجاوز حدود النمسا ودخل بلدة « ساتمار » فلم يسع مكسيمليان إلا أن يحشد جيشه و يدخل الى بلاد المجر ، وكان على باشا الصدر الاعظم قد مات فخلفه « محمد باشا سوقولو ڤيتش» من بوسنة ، وكان راغباً فى الحرب . فدخلت الجيوش الممانية فى « كرو اسية » « وترانسلثانيا » وجاء السلطان سليان الى بلاد المجر ، و دخل عليه اتيان بن سابوليا فوعده بأنه لن يفارق المجر قبل أن يو طد له ملكه ، فحصر السلطان ينفسه مدينة أر بعة أشهر ، فى أثنائها مات السلطان سليان فأخنى سوقولو ڤيتش خبر موته عن الجيش وكانت وفاة السلطان في الحرب ، وامتنعت القلعة و بتى الممانيون يحاصر ونها مدة أر بعة أشهر ، فى أثنائها مات السلطان سليان فأخنى سوقولو ڤيتش خبر موته عن الجيش وكانت وفاة السلطان فى ه سبتمر ١٥٦٦ وفى ٨ سبتمر استولى العمانيون على القلعة وذبحواكل من فيهما ، وبتى الصدر الاعظم كاماً موت السلطان عن الجيش يقرأ

ولا شك فى أن السلطان سليان القانونى كان أعظم سلطان أنجب البيت العُمانى ، و برغم ما عابو ، من انقياده للسلطانة التى كانت أحظى حظاياه المسياة لا روكسلان » وبرغم قتله و زير ، ابراهيم باشا الذي كان مماد سلطنته ، وقتله أولاده فقد قال المؤرخ « هامر Hammer » أشهر مؤرخ لسلطنة آل عُمان : إن هذه الاغلاط لا ينبغى أن تنسينا محاسن هذا السلطان الباهرة ، التى جعلت من زمانه عزمه ، وشدة بأسه ، مع محافظته التامة على الشيريعة الاسلامية ، ومع حبه للنظام والضبط ، و مع تشميره للملكة وخيراتها ، ومراعاة الاقتصاد مراعاة لاتحل بشى ، من إظهار عظمة الملك ، والبذخ فى مقام البذخ ، وكان السلطان سليان محباً لمام وقال المؤرخ الافرنسى «لاجونكير عمان السلطان ماية المام والعاما والضبط ، و مع تشميره للملكة وخيراتها ، ومراعاة الاقتصاد مراعاة لاتحل بشى . من وقال المؤرخ الافرنسى «لاجونكيير La Jon quiere » : إن عصر سليان القانونى وقال المؤرخ الافرنسى «لاجونكيير La Jon quiere » : إن عسر سليان القانونى

لم يكن له نظير ؛ سواء من جهة الفنون والآداب ، أو من جهة المفاخر الحربية سوى عصر لويس الرابع عشر فى فرانسة ، مع الفرق بأن دور سليمان انتهى كما بدأ فى

4 - -

4.1.

عنجهية الظفر ، ولم تكن نهايته إدباراً وبدايته إقبالا ، ولم يعهد أن السلطنة العُمانية أنجبت فى عصر من الأعصر من أعاظم الرجال بقدر ما أتجبت فى عهد الساطان سايمان فقد نبغ فيها من رجال السياسة ؛ ابراهيم ماشا ، ورستم باشا ، وصقولى باشا . ومن رجال البحر ؛ خير الدين بر بر وس ، وطور غوت ، ودراغوت ، و بيالى . ومن قادة الجيوش فرهاد باشا ، وأرسلان باشا ، وحمزة باشا ، وميكال أوغلى . ومن كتاب السلطنة جلال زاده ، ومحمد إيغرى عبدى . ومن الفقهاء ؛ ابو السعود افندى ، وابن كمال باشا

ونبغ فى عصر. من الشعراء ؛ عبد الباقى الذي كان عند الاتراك كما كان المتنبى عند العرب ، وحافظ عند الفرس . وكان السلطان سليمان يجل عبد الباق اجلالاً زائداً و يجعله حلية عصره . ولماكان السلطان سليمان نفسه شاعراً فقد بعث اليه بابيات يلقبه فيها بشاعر آل عثمان . ومن شعراء ذلك الوقت يحيى بك الذى رثى الامير مصطنى ابن السلطان سليمان ولم يحقد عليه السلطان بسبب ذلك ، بل خصَّص له مرتباً . ومن شعراء ذلك العصر فضولى ، والروانى ، والسامعى ، وغيرهم . ومن مآثر السلطان سليمان المعدودة ؛ جامع السليمانية الذي لا يوجد بناء أجل ولا أدق منه في أبنية آل عُمَّان ، وكذلك جامع السليمية الذي بني على قبر السلطان سليم الأول . وجوامع محمد وجهانغير في غلطة . وجامع السلطانة الخاصكي . وفي زمانه جرى إصلاح قناة المياه المسماة « بقناة يوستنيانيوس » في استانبول . وكذلك جدد السلطان سليمان قناة جديدة على الحنايا الى دار السلطنة ، ولو شاء الكاتب أن يحصى جميع مآثر السلطان سليمان من الأبنية الفخمة ، والآثار الخالدة ، لاحتاج الى كتاب كبير ، وهو مع ذلك إنما تخصص بالقوانين حتى أطلق عليه المؤرخون اسم « القانونى » وكان له مزيد الاعتناء برتب العلماء ، وتوفير الجرايات لهم ، و إغنائهم عن الناس . وقد ميزهم في أمو ركثيرة وهذا دأب جميع آل عُمان .

وله قوانين كانت فى غاية الحكمة ، لولاها لم تكن الساطنة العثمانية بلغت مابلغته من السعادة فى زمانه ، فان الحروب بينه و بين دول النصرانية ، و بين دول آسيا أيضا كانت متصلة ، وكانت الجيوش تتلو الجيوش ، والزحوف تتبع الزحُوف ، وجميعها تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

تقدر بمثات الألوف من العساكر ، فلو لم تـكن البلاد معمورة ، والنعم موفورة والارزاق فائضة ، والخيرات دارّة ؛ لم يكن يتيسر للسلطان قضاء نصف قرن في الجهاد المستمر ، وتعبية الجيوش الجرَّارة بدون استنزاف حياة للملكة . والحقيقة أن السلطان وجه عناية خاصة الى مسئلة تنظيم المالية ، وترتيب الخراج ، بشكل يغي باحتياجات الدولة بدون أن يرهق الرعية . و بلغت واردات السلطنة في أيامه نحوا من تسعة ملابين وعشرين ألف دوكه ! ! هذا عدا واردات الخزانة الخاصة التي كانت تبلغ أيضا خمسة ملايين دوكة . هذا ولما بلغ سليمان سنَّ الـكبر صار قليل الخروج إلى الديوان ، وصار الوزراء يستبدون و يسترسلون الى شهواتهم \_ وفي هذا أصاب سليمان من الانتقاد ما أصاب عبد الرحمن الناصر الأموى الذي يشبه سلمان في طول مدة حکمه ، بل تولى عدة سنوات زيادة على حکم سليمان ــ و يشبهه فى سعة ملکه ، وعظمة أعماله ، وتوالى فتوحاته ، وسعادة الرعبة في ظله ، ولكنه في آخر الأمر اعتمد على خواصه ، وأخلد الى الراحة . فشكا الرعية من عمَّاله ، وتناولوه باللوم ، وأشرعوا اليه أسنة الانتقاد، ولكنه لم يمنع هذا أن يكون عبد الرحمن الناصر وسايان القانونى كل منهما نسيج وحده ، وأن يكون مفخرة من مفاخر الإسلام الكبرى .

وجاء فى « شذرات الذهب » أنه فى سنة ٩٧٤ كما فى « النورالسافر » أو٩٧٩ كما فى كتاب « الأعلام » . توفى السلطان سليان خان بن السلطان سليم خان الحادى عشر من ملوك آل عثمان . قال في الأعلام : كان سلطاناً سعيداً ، ملكا أيده الله بنصر الاسلام تأييداً ، ولى السلطنة بعد وفاة أبيه السلطان سليم خان فى سنة ست وعشر بن وتسعائة ، وجلس على تخت السلطنة وما دَلى أنف أحد ، ولا أريق فى ذلك محجمة من دم . ومولده الشريف سنة تسعائة ، واستمر فى السلطنة تسما وأر بعين سنة ، وهو سلطان غاز فى سبيل الله ، مجاهد لنصرة دين الله ، مرغم أنوف عداه ، بلسان سيفه وسنان قناء ،كان مؤ يداً فى حرو به ومغازيه ، مسدداً فى آرائه ومعازيه ، مسمودا فى معانيه ومغانيه ، مشهودا فى وقائعه ومراميه ، أيان سلك ملك ، وأتى توجه فتح وفتك ، وأين سافرسفر وسفك ، وصلت سراياه إلى أقصى الشرق والغرب ، وافتتح البلدان الشاسمة الواسعة بالقهر والحرب ، وأخذ الكفار والملاحدة بقوة الطمان والضرب . وكان مجدّد دين هذه الأمة المحمدية فى القرن العاشر ، مع الفضل الباهر ، والملم الزاهر ، والأدب الغض الذى يقصر عن شأوه كل أديب . وشاعر إن نَظَم فمقود الجواهر أو نثر فمنثورَ الأزاهر ، و إن نطق قلد الأعناق نفائس الدر الفاخر . له ديوان فائق بالتركى ، وآخر عديم النظير بالفارسى ، تتداولها بلغاء الزمان ، وتعجز أن تنسج على منوالها فضلاء الدوران . وكان رؤوفا شفوقا ، صادقا صدوقا ، إذا قال صدق ، و إذا قيل له صدّق ، لا يعرف الغل والخداع ، بل يتحاشى عن سوء الطباع ، ولا يعرف المكر ولا النفاق ، ولا مساوى الأحلاق ، بل خالص الجنان .

وما تناهيت فى بثى محاسنه إلا وأكثر مما قلت ما أدع وأطال صاحب الأعلام فى ترجته وترجة أولاده ، وذكر غزواته ، فذكر له أربع عشرة غزوة انتصر وفتح فى جيمها ، وذكر كثيراً من مآثره ، فمن ذلك الصدقة الروميّة التى هى الآن مادة حياة أهل الحرمين الشريفين ، فانه أضاف البها من خزائنه الخاصة مبلغاً كبيرا . ومنها صدقات الجوالى ـ ومعناه مايؤخذ من أهل الذمة فى مقابلة استمرارهم فى بلاد الاسلام تحت الذمة وعدم جلائهم عنها ـ وهى من أجل الأموال ولأجل حلّها جعلت وظائف للعلما ، والصلحاء ، والمتقاعدين من الكبراء . ومنها الأربع ، ومنها تكينة ومدرسته العلماء والصلحاء ، والمتقاعدين من الكبراء . ومنها فرحه الله رحمة واسمة . انتهى ملخصاً ، والمتقاعدين من الكبراء . ومنها الأربع ، ومنها تكينة ومدرسته العظيمة بمرجة دمشق ، إلى غير ذلك مما لا يحصى فرحه الله رحمة واسمة . انتهى ملخصاً . ومن أراد البسطالزائد فليراجعالاً علام . اه قلت :كان سليان القانوى يجمع أحياناً بين الأضداد ، فانه قد الشهر عنه من الرأفة والعفو مالا خلاف فيه ،كما أنه ثبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم المائية والعفو مالا خلاف فيه ،كما أنه تبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم بالمائية والعلو مالا خلاف فيه ،كما أنه ثبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم المائية والعفو مالا خلاف فيه ،كما أنه ثبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم الرأفة والعفو مالا خلاف فيه ،كما أنه ثبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم الرأفة والعفو مالا خلاف فيه ،كما أنه ثبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم الرأفة والعفو مالا خلاف فيه ،كما أنه ثبت كونه أمر بقتل أولاده الذين بلغه أنهم تعليقات الاُمير شكيب على ابن خلدون

والخليفة عبد الرحمن الناصر الأموى ، الذى قتل أيضاً ابنه . وكان الحامل له على قتلهسبب أشبه بالسبب الذى حمل السلطان سليمان على قتل ابنه مصطنى ، وهو ولوع الناس به ، وحوم القلوب عليه ، واشتهاره بالعلوم والآداب .

هذا وقد رثى السلطان سليمان المفتى أبو السعود العمادى الشهير بمرثية هى و إن كانت من شعر العلماء ، وعلى لهجة الفقهاء ؛ فهى لا تخرج عن طبقة الشعر العالى قال :

أصوت صاعقة أم نفخة الصور فالأرض قد ملئت من نقر ناقور أم ذاك نعى سليمان الزمان ومن قضت أوامره فى كل مأمور وَمَنْ وَمَنْ ملاً الدنيا مهابتــه وسخرت كل جبّار وتيمور مجاهـد فى سبيل الله مجتهـد مؤيد من جناب القدس منصور وصدق عزم إلى الخيرات منصرف ومنها :

يا نفس مالك فى الدنيا مخلفة من بعد رحلته عن هذه الدور وكيف تمشين فوق الأرض غافلة أليس جُمانه فيها بمقبور يانفس فاتَّندى لا تُهلـكى أسفاً فأنت منظومة فى سلك معذور

وأما العلماء الذين نبغوا فى زمان السلطان سايمان القانوني ، فمهم المولى خير الدين الذى كان معلماً للسلطان ، وكان قد حصل على حشمة وافرة بسبب جاهه عند الساطان سايمان ، ومع ذلك لم يتبدل مافى طبعه من التواضع ولين الجانب . ومنهم قادرى شلى ، وتقلب فى المناصب العلمية حتى صار قاضياً للعساكر ، ثم عزل عن ذلك وتولى الافتاء بالقسطنطينية . ومنهم سعد الله بن عيسى ، وأصله من قسطمونى وتولى القضاء بالقسطنطينية ، ثم تولى الافتاء بها ، وكان محود السيرة مرضى الطريقة . ومنهم الشيخ محد بن إلياس المشتهر « بجوى زاده » تولى القضاء بعصر ، ثم صار قاضياً للمسكر المنصور ، ثم تولى الافتاء بها ، وكان محود السيرة مرضى الطريقة . ومنهم وكان قوالا بالحق ، صادعاً بالشرع ، وقال صاحب « الشقائق النعانية » : إنه وكان قوالا بالحق ، صادعاً بالشرع ، وقال صاحب « الشقائق النعانية » : إنه كان من محاسن الايام . ومنهم المولى محيى الدين محمد بن قطبالدين ، وكان مدرساً وما زال يترقى حتى تولى قضاء المساكر ، ثم عزل عن القضاء فرجع الى التدر يس ، ثم ترك التدريس وذهب إلى الحج ورجع ، وانقطع للعبادة واعتزل الناس . ومنهمالمولى حافظ محمد بن احمد باشا بن عادل باشا أصله من بردعة ، في حدود العجم ، قرأ في تبريز وفاق أقرانه ، وبلغ الغاية من العلوم العقلية مع الرسوخ التام فى الفقه ، والتفسير والحديث ، ومع الأدب ، والتاريخ ، ولم يكن يغتر عن الكتابة ، وله تا ليف كثيرة وشروح وحواش على كتب السيد الشريف الجرجانى ، وله رسالة اسمها « الهيولى » وله كتاب اسمه « مدينة العلم » جعله ثمانية أقسام ، وأورد في كل قسم منها اعتراضات على ثمانية من العلماء المشهور بن في الآفاق ؟ كصاحب الهداية ، وصاحب الكشاف والبيضاوى ، والتفتازانى ، والشريف الجرجانى ، ونحوهم . وله رسالة اسمها « نقطة العلم» ورسالة أخرى اسمها « معارك الكتائب » ورسالة أخرى اسمها « السبعة السيّارة » وكان بالجلة من أعاظم العلماء ، ومنهم الشيخ محمد التونسي المغوشي ، قال عنه الطاشكُبري صاحب « الشقائق النعمانية » : إنه أجازه ، وقال إنه كان آية من آيات الله الكبرى فى العلم والفضل والتحقيق ، وكان يقرأ القرآن العظيم على السبع القراآت ، بل طي المشرّ. وذلك بدون مطالمة كتاب ، وكان يحفظ الشرح المطول للتلخيص ، مع حواشيه للسيد الشريف، ويحفظ شرح المواقف للسيد، وشرح المطالع لقطب الدين الرازى ، والـكشاف مع حواشى الطيبي ، وغير ذلك من الكتب يحفظها بأسرها . ولم يكن يحتاج إلى كتاب ، ولا إلى ورقة ، بل كان يملى كل شى. من حفظه ! وقد يكون شأنه فى هذا من خوارق العادة ، وفى آخر الأمر استأذن السلطان سليمان فى الذهاب إلى مصر فراراً من برد استانبول الذي لم يألغه ، وتوفى في مصر .

ومنهم المولى عبد الفتاح بن احمد بن عادل باشا ، كان من المدرسين الكبار وتوفى وهو يدرّس بمدرسة الوزير ابراهيم باشا فى القسطنطينية ، ومنهم المولى علاء الدين على الاصفهانى، وكان أيضا من كبار المدرسين ، وأصلهمن بلاد المجم . ومنهم مصلح الدين المشهور « مجاك » وأصله من بلاد منتشا ، وكان مدرساً ثم انقطع عن تعليقات الأمير شكيب على أبن خلدون

8-1

الت**در** يس ، وانقطع للعبادة . ومنهم شاه قاسم بن الشيخ المخدومى من أهل تبريز لما فتح السلطان سليم تلك البلدة أتى به معه إلى بلاد الروم ، وكان من الأدباء .

ومنهم قاضى زاده الاردبيلى ، و هو من تبريز أيضا ، فلما فتحها السلطان سليم أتى به أيضا الى بلاد الروم . و قد ترجم « تاريخ ابن خلكان » الى الفارسية و قتل مع الوزير احمد باشا نائب السلطان سليمان فى مصر . ومنهم محيى الدين محمد القراباغى قرأ فى بلاد المجم ثم أتى إلى بلاد الروم ، وعاش مدرسا ، وله تاكيف منها شرح لرسالة « إثبات الواجب » للدواني ، وحواش على شرح « الوقاية لصدر الشريمة » وكتاب فى المحاضرات اسمه « جالب السرور » وقد تاتى علما، عصره هذه الكتب بالقبول . و منهم ابن الشيخ الشبشرى ، وقو أفى بلاد المجم ، و جاء الى بلاد الروم ولما قصيدة بالفارسية مقدار ستين بيتا مصر اع كل بيت منها تاريخ لجلوس السلطان سليمان وكان المصراع الاخير تاريخاً لفتح قلمة رودس وله كتب وحواش على تاآليف السيد الجرجانى ، وأثى السيد الطاشكو برى عليه فى أخلاقه .

ومنهم الشريف العجمى ، قرأ فى بلاد العجم ، ثم جاء الى بلاد الروم وعاش مدرساً ومات وهو مدرس فى إزنيق . ومنهم حسام الدين ابن الطباخ ، ولد فى مدينة غاليبولى وكان من المدرسين ، وتولى القضاء ثم ترك القضاء والتدريس ، وكان عالى الهمة لا يتذلل الى أر باب الجاء ولا يذكر أحداً بسوه . ومنهم محمد بن يير محمد باشا الجالى قرأ على والده ، ثم على أحمد بن كال باشا ، و تولى التدريس باحدى المدارس الثمان فى القسطنطينية ، ثم صار قاضياً فى أدرنة ومات وهو قاض بهما . ومنهم المولى عبد اللطيف من قسطمو فى ، وكان أيضاً من أكابر المدرسين ، ثم استقضى فى أدرنة ثم ترك القضاء وكان على جانب عظيم من الصلاح ، همة في آخر تعلا فى دنياه . ومنهم من العيش بالقليل . ومنهم يعقو ب الحيدى ، وهو من المدنيا ، وكان يوضى من العيش بالقليل . ومنهم يعقو ب الحيدى ، وهو من المدرسين أيضاً وكان عابداً فى احدى المدارس الثمان بالقسطنطينية واستقضى فى مدرساً فى أسكوب ، ثم جاء مدرساً فى احدى المدارس الثمان بالقسطنطينية واستقضى فى مدرساً من الما من الما وكان عالم من المولى المولى القضاء وكان على جانب عظيم من الصلاح ، مع في آخر تعلا فى دنياه . وكان يوضى من العيش بالقليل . ومنهم يعقو ب الحيدى ، وهو من المدرسين أيضاً وكان عابداً من العيش بالقليل . ومنهم يعقو ب الحيدى ، وهو من المدرسين أيضاً وكان عابداً فى احدى المدارس الثمان بالقسطنطينية واستقضى فى مدرساً فى أسكوب ، ثم جاء مدرساً فى احدى المدارس الثمان بالقسطنطينية واستقضى فى مدينة حلب مرتين ، ومات وهو قاض مجلب ، وكان مرضى السيرة . و منهم شمس الدين أحد المشهور «بابن الجصّاص» صار قاضياً بدمشق ، ثم صار مدرساً باحدى المدارس النمان فى القسطنطينية ، و مات وهو مدرّس بها . ومنهم علا، الدين على المشهو ر « مجرجين » وكان يدرّس فى المدارس المشهورة ، ومات و هو يدرّس باحدى المدارس الثمان . ومنهم سيدى المنتشوى المقب « بالدب » وكان من المدرسين . و منهم المولى حيدر الملقب « محيدر الأسو د »كان مدرساً ، ثم استقضى عدينة حلب و لم تحمد سيرته فى القضاء فعضب عليه السلطان وعزله ، فعاش فى القسطنطينية و بنى مسجداً و وقف عليه أو قافاً إلا أن اشتغاله بأمور الدنيا كان أكثر من اشتغاله بالملم عفا الله عنه . و منهم صاحب الشقائق : إنه كان حميد الاخلاق الى الغاية ، وكان من الكرم بما لامز يد عليه ، و ر بما تجاوز حد الكرم الى الاسراف ، و ملك أمو الا عظيمة وكان ينفقها عليه ، و ر بما تجاوز حد الكرم الى الاسراف ، و ملك أمو الا عظيمة وكان ينفقها من أحسن شروحها .

ومات وهم حسام الدين حسين الشهير « بكدك حسين » كان من المدرسين الكبار ومات وهو مدرس فى طرابز ون ، وكان من أهل التقوى والصلاح . ومنهم محمد الشهير « بابن القوطاس » أصل أبيه من بلاد العجم وجاء الى الروم ، وتوفى محمد الذكور وهو يدرس بمدرسة محمود باشا فى القسطنطينية · ومنهم سنان الدين يوسف ابن أخى الآيدينى الشهير « باخى زاده » قرأ فى بلاد العجم ، ودرّس فى بلاد الروم وكان عالماً سليم النفس على فطرة الاسلام . ومنهم المولى جلال الدين القاضى ، كان مدرساً ثم صار قاضياً ، وكان عالماً فاضلاً صالحاً محمود الطريقة فى قضائه . ومنهم محمد بن عبد الرحن بن محمد بن عمر الحلى ، كان مدرساً ثم تولى القضاء ، وكان مشتغلا بنفسه ، سليم الطبع خاشماً متواضعا ، وقد بن دار التعليم بالقسطنطينية . ومنهم ابن الكتحدا الكرميانى قرأ فى بلاد العجم على العلامة جلال الدين الدوانى ، وتولى التدريس فى الروم ، ثم صار قاضياً وران عالماً متواضعا ، وقد بن دار التعليم بالقسطنطينية . ومنهم ابن الكتحدا الكرميانى قرأ فى بلاد العجم على العلامة جلال الدين الدوانى ، وتولى تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

من أولاد الشيخ جلال الدين الرومى ، كان مدرسا باحدى المدارس الثمان ، وكان صاحب أخلاق كريمة . ومنهم بدرالدين محمود بن عبيد الله ، كان مدرسا في إحدى المدارس الثمان ، ثم تولى القضاء بحلب ، ثم بأدرنه ، ومات وهو قاض بها . وكان مستقيم الطريقة . ومنهم اسحاق الأسكوبى ، كان مدرساً باحدى المدارس الثمان ، ثم استقضى بدمشق ، ومات وهو قاض بها . وكان صدوقا صحيح العقيدة .

ومنهم أبو السعود المشتهر « بابن بدر الدين زاده » وكان قاضياً ومن أهل العلم ومنهم دكى برادر ، وكان من المدرسين ثم ترك التدريس وسكن في القسطنطينية بقرب البحر ، و بني مسجدا ووقف عليه حمَّاما ، ثم ارتحل إلى مكة وجاور بها إلى أن مات . ومنهم جعفر البروسوى المشتهر « بنهالى »كان مدرساً ثم صار قاضياً في غلطة من القسطنطينية ، ثم مال إلى العزلة وكان خفيف الروح ظريف الطبع . ومنهم باشق قاسم ، وكان من المدرسين وهو من أسحاب اللطائف والنوادر ، ولَكُنه كان من الصالحين ، وقد عمر نحواً من مائة سنة . ومنهم فخر الدين بن اسرافيل زاده ، كان من المدرسين ثم صار قاضيا بدمشق أولا وثانيا ، وكان له اختصاص بالملوم العقلية . ومنهم شمس الدين احمد بن عبدالله ، كان من المدرسين ثم تولى قضا. دمشق ومات وهوقاض بها وكان محمود الطريقة . ومنهم حسام الدين حسن شلبي القَرَ اصُوَىّ كان مدرساً باحدى المدارس الثمان ، ثم استقضى بالقسطنطينية ، وكان من العلماء ومنهم أمير حسن الرومي ، كان من المدرسين ومات وهو يدرس بدار الحديث في أدرنة . وله حواش على شرح الفرائض للسيد الشريف . ومنهم محمد الشاء بن شمس الدين اليكاني ، كان مدرسا باحدى المدارس الثمان ، ومات وهو مدرس بها وكان مشتغلا بنغسه لا يذكر أحداً بسوء . ومنهم سليمان الرومي ، كان مدرساً ومات وهو مدرس باحدى المدرستين المتجاورتين بأدرنة . قال صاحب الشقائق : وكانت وفاته فى مجلس خاص بالعداء عند حضور سلطاننا الاعظم فى وليمته المباركة لختن أولاده الكرام ، وقد سقط مغشيًا عايه ، فحمل من المجلس الى خيبة ومات هناك وكان ممرضاً عن أبناء الزمان لا يذكر أحداً إلا بخير ... بريد بقوله سلطاننا الاعظم

4.4

السلطان سليمان القانوني . ومنهم قطب الدين المرز يغوني ، وكان من المدرسين ، ومات وهو يدرس في طرابزان ، وله تعليقات على « شرح الفتاح » للسيدالشر يف. ومنهم المولى پير احمد ،كان مدرساً ثم استقضى بحلب ، وكان صحيح العقيدة لا يذكر أحداً بسوم . ومنهم محمد بن الشيخ محمود المغلوى الوفائي ، كان من المدرسين ، وكان محبًّا للطريقة الوفائية ، وكان عالماً مؤلفاً وله حواش على حاشية شرح التجريدللسيدالشريف ومنهم احمد بن حمزة القاضى الشهير « بعرب شلبي » قرأ في مصر الصحاح الستة من الأحاديث، والفقه، والأصول، والهندسة، والهيئة، وجاء إلى القسطنطينية فبني له الوزير قاسم باشا مدرسة بقرب مدرسة أبي أيوب الانصارى ، فدرس هناك طول حياته . ومنهم ورق شمس الدين ، وكان مدرساً بمدرسة أبي أيوب الانصارى رضى الله عنه ، وكان صالحا لايذكر أحداً بسوم . ومنهم محمد بن عبد الأول التبريزى كان والده قاضى الحنفية بتبريز ، ورأى المولى جلال الدين الدواني وهوصغير ، وحكى أن علماء تبر يزكانوا يجلسون بين يدى الدوانى مطرقين رؤوسهم . وجاء محمدالمذكور إلى بلاد الروم فأعطاه السلطان بايزيد مدرسة ، ثم أعطاه السلطان سليمان مدرسة أيضا ، ثم استةضى بحلب ، ثم بدمشق ، ثم بالقسطنطينية ، وكانت له اليد الطولى في العلوم العربية والانشاء، وكان كثير الاهتمام بالمحسنات اللفظية ، ولم يكن يذكر أحداً بسوء . ومنهم محمد بن عبد القادر المشتهر «بالمعلول» كان مدرسا باحدى المدارس الثمان ثم تولى قضاء مصر ، ثم قضاء العسكر ، وكان من أصحاب الثروة بني دار الفراء في القسطنطينية وغيرها . ومنهم محمد الشهير « بمَرْجَا شَلَى » كان من مدرسي المدارس الثمان ، وتولى قضاء دمشق ، ثم قضاء أدرنة ، ومات وهو قاض بها ، وكان محمود السيرة . ومنهم پير محمد بن علاء الدين على الغنارى ، كان من مدرسي المدارس التمان ، وعلى جانب من العلم والورع . ومنهم علاء الدين على بن صالح ، كان مدرساً باحدى المدارس الثمان ، ثم استقضى بأدرنة ، ومات وهو قاض بها ، وكانت له يد فى الانشا. ، وترجم «كليلة ودمنة » إلى التركية ترجمة حسنة . ومنهم صالح الاسود ( ١٤ – تعليقات )

۲۱۰ تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

وكان مدرساً باحدى المدارس الثمان ، ومات وهو يدرس بها ، وكان عالما صالحاً كاسمه . ومنهم المولى أبو الليث وكان مدرسا باحدى المدارس الثمان ، ثم استقضى بحلب ، ثم بدمشق ، وتوفى وهو قاض بها ، وكان فاضلا حسن العقيدة . ومنهم للخر الدين بن محمد بن يعقوب وكان مدرسا باحدى المدارس الثمان ، فاضلا صاحب أخلاق، مات فى عنفوان شبابه · ومنهم مصلح الدين مصطفى الشهير « بمصدر » درس باحدى المدارس الثمان ، ثم استقضى بمدينة حلب ، ثم صار قاضيا بمكة المشرفة واتصل بخدمة العارف بالله السيد على بن ميمون المغربي . ومنهم محمد الشهير «بشيخي شلبي » درس باحدى المدارس الثمان ، ومات وهو يدرس بها ، وكان محمود الطريقة لايذكر أحداً إلا بخير . ومنهم سنان الدين يوسف الشهير «كو برجكزاده » ودرس باحدى المدارس الثمان ، و بمدرسة أياصوفيا ، وأفتى ببلدة أماسية ، وكان مرضى الطريقة . ومنهم عبد الرحمن المؤيدي المشهور « بحاجي شلبي » وكانمدرساًبمدرسة أبي أيوب الانصارى ، ثم باحدى المدارس الثمان ، وكان عالما بالعلوم العربية ، و ينظم الشعر العربي الحسن ، ومات وهو شاب . ومنهم محيى الدين محمد بن عبدار الشهير « بمحمد بك » اتصل بخدمة الفاضل ابن كمال باشا ، ثم صار مدرسا بالمدارس المشهورة ثم ظهر اختلال في دماغه ، ثم برى. منه فسافر إلى مصر ، فأسره النصارى واسترده بعض أصدقائه منهم ، وفي زمان السلطان سايمان تولى التدريس ، ثم استقضى بدمشق وكان ماهراً فى العلوم العقلية والعلوم الرياضية .

ومنهم مناسترلى تشلّبى ، درسفى مناستر ، ثم اختار العزلة واشتغل بالعلم والعبادة وكان من الصالحين . ومنهم الشيخ ابراهيم الحلمى . خطيب جامع السلطان الفاتح بالقسطنطينية ، وكان من حلب وقرأ فى مصر ، ثم أتى القسطنطينية فصار خطيباً مجامع السلطان محمد ، ومات عن تسعين سنة ، وكان فقيهاً أصولياً تقياً نقياً ، ملازماً لبيته لايراه أحد الا فى بيته أو فى المسجد ، واذا مشى فى الطريق يغض بصره عن الناس ، ولم يسمع منه ذكر أحد بسوه ، وله عدة تصانيف أشهرها كتاب فى الفقه محاه « بملتقى الابحر » . ومنهم محمد الحسينى الشهير « بسيرك محيى الدين » كان معلماً Ÿ11

للأمير محمد بن السلطان سليمان ، وكان من ذوى السمت الحسن . ومنهم محيى الدين محمد القوجوى الشهير « بمحيى الدين الأسود » كان معاماً للامير مصطفى بن السلطان سليمان ، وكان عالمًا عاملاً مستقيم الطريقة ، لا يذكر أحداً بسو. . ومنهم المولى خير الدين خضر ، كان معاماً للامير مصطفى بن السلطان سليان ، وتوفى وهو معلم له . ومنهم هداية بن يار على العجمى ، كان من المدرسين باحدى المدارس الثمان ، ثم صار قاضيا بمكة ، ثم ترك القضاء وجاء الى مصر وتوفى بها ، وكانت له مشاركة في العلوم مع الأدب والتواضع . ومنهم محى الدين محمد بن حسام الدين ، تنقل فى المدارس الشهيرة بين بروسة ، وتيرة ، وأماسية ، وشورلو ، ومناستر ، ومغنيسيا ، وأدرنة وتولى القضاء بدمشق، ثم في أدرنة، ثم في القسطنطينية . وكان مطلعا على علم الكلام، وله يد فى التواريخ والمحاضرات . ومنهم محيى الدين الآيدينى المشتهر « باهلجه » وكان من المدرسين ، ومات وهو يدرس بسلطانية بروسة ، وكان من الصالحين . ومنهم عبد القادر الشهير « بعبدي » كان من كبار المدرسين ، ثم صار قاضيا بمكة ، ثم في مصر ، وتوفى وهو قاض بها ، وكان مرضى السيرة في قضائه . ومنهم حسام الدين حسين شلبي الفراصُوِيّ ، وكان مدرسا باحدى المدارس التمان وتوفى وهو مدرس بها، وكانت له نسبة خاصة إلى الملوم العقلية . ومنهم كمال الدين الشهير « بكمال شلبي » وكان من المدرسين باحدى المدارس التمان ، واستقضى بدار السلام بغداد ، وتوفى وهو قاض بها ، وكان صحيح العقيدة كريم الاخلاق . ومنهم أمير حسن شلبي ، وكان مدرسا باحدى المدارس التمان ، ثم بمدرسة أيا صوفيا ، وكان من أهل المر وءة والفتوة . ومنهم محمد بنالو زير مصطفى باشا ، كـان مدرسا بسلطانية بر وسة ومات شابا . ومنهم محيى الدين محمد بن المولى خير الدين معلم السلطان سليمان كان مدرسا بمدرسة الوزير مصطفى باشا بالقسطنطينية ، ومات شِابًا . ومنهم فرخٍ خليفة القراماني ، وكان مدرسا باحدى المدارس الثمان ، ومات وهو مدرس بها . ومنهم شمس الدين احمد اللاز بي المعر وف « بشمس الأصغر » وتنقل في التدر يس الى أن صار باحدى المدارس الثمان، ثم صار مدرساً بمدرسة السلطان سبليان

٢١٧ تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

بالقسطنطينية . ومنهم شمس الدين احمد البر وسوى ، وكان من المدرسين وتوفى فى أوائل أيام السلطان سليمان . ومنهم عبد الرحمن بن يونس الامام ، وكان مختصا بعلم الكلام ، وقد مات شهيداً . ومنهم عبدالكريم الويزوى ، كان مدرسا وتو في مغتيا في مغنيسيا . ومنهم شمس الدين احمد الشهير « بالقاف » تنقل في المدارس الشهيرة ، ثم قضى بدمشق ، وكان حسن السمت ، ومنهم سعد الدين الأقشهري تنقل في المدارس الشهيرة وأفتى بأماسية ، ومات وهو مدرس بمدرسة السلطان مراد في بر وسة ، وكان عابداً زاهداً . ومنهم خير الدين الاصغر ودرس في أسكوب ، ثم في شو رلو ، ثممات وهو يدرس بها . ومنهم عبد الرحمن المشهو ر « بابن الشيخ » كان مدرسا ثم اعتزل التدريس وانقطع الى الله تعالى ، وكان لايذكر أحداً بسو. ، وكان يحب لأخيه ما يحب لنغسه ، هذا مع القناعة والورع ، والرضى من العيش بالقليل . ومنهم حسن القراماني، وكان مدرسا ثم استقضى في غلطة ، ثم في طرابلس ، ثم في سلانيك وتوفى بالقسطنطينية ، وكان صاحب ثر وة مع الخير والدين وحسن السمت فىقضائه ولم يكن يذكر أحداً بسوء . ومنهم محيى الدين الشهير « بابن الحكيم » كان قاضيا بالمدينة المنورة صلىالله علىساكنها ، وماتوهو قاض بها ، و بنى مدرسة بالقسطنطينية ومنهم عبد الحي بن عبد الكريم بن على بن المؤيدمن أماسية ، درس ببلده ، ثم بالقسطنطينية ، ثم صار قاضيا بعدة من البلاد ، ثم اعتزل القضاء و رغب في التصوف وكان محمود الطريقة . ومنهم سنان الدين يوسف ، أصله من قره سي ، كان متصوفا واعظا يجلس للوعظ في جامع الأمير محمد بن السلطان سلمان ، وكان عابداً زاهداً تتلالأ أنوار الصلاح من جبينه ، ذا شيبة جليلة .

ومنهم بدر الدين محمودالآيدينى، توفى وهو يدرس بمدرسة محدباشا فى القسطنطينية وكان مشتغلا بالعلم والعبادة . ومنهم علاء الدين الآيدينى ، وكان مشتغلا بالتدر يس مع العبادة . ومنهم شمس الدين محمد بن عمر بن أمر الله بن الشيخ آق شمس الدين المشهور ، وكان معلماً للأمير سليم بن السلطان سليمان ، وهو الذى تولى السلطنة بعد أبيه ، وتوفى شمس الدين محمد هذا فى سن الشباب . ومنهم المولى خير الدين من 414

قسطمونى ، وكان مدرساً ثم صار معاماً لبعض أبناء السلطان سليمان . ومنهم المولى بخشى ، كان معاماً للسلطان سليم بن السلطان سليمان . ومنهم جعفر المنتشوى ، وكان معاماً للسلطان بايزيد بن السلطان سليان ، وكان مشتغلا بنغسه . ومنهم المولى درويش سبط المولى سنان باشا ، وكان من المدرسين . ومنهم مصلح الدين بن المُنتشوى وكان من المدرسين المعروفين . ومنهم سعد الله المعروف « بابن شيخ شاذيلو a وكان من المدرسين أيضا ، وعلى الفطرة الاسلامية . ومنهم عبد الكريم ابن عبد الوهاب بن عبد الكريم ، وكان عالما صالحا وتوفى شابا . ومنهم الشريف مير على البخارى ، قرأ على علماء عصره فى بخارى ، وسمرقند ، ثم جاء إلى بلاد الروم فى زمان السلطان سليمان ، وله شرح لطيف على « الفوائد الغياثية » من علم البلاغة للملامة عضد الدين . ومنهم حسام الدين حسين النقاش العجمي ، من أهل تبريز رأى العلامة الدوانى ، وكان رجل من العلماء يقال له غياث الدين منصور ، يريد أن يباحث الدوانيّ ، فقال ملك تبريز للعلامة الدواني : يريد غياث الدين أن يتكلم ممك في بعض المباحث ؟ فقال الدواني : يتكلم مم الأصحاب ونحن نتشرف باستماع كلامه ، ولم يتنزل إلى المباحثة مع غياث الدين . ثم إن النقاش العجمي المذكور جاء إلى بلاد الروم ، ثم جاور بمكة ، ثم جا. إلى القسطنطينية . وكان شافعي المذهب وكان حافظا للأحاديث والتواريخ ، وله شرح على « البردة الشريغة » . ومنهم مهدى الشيرازى الشهير « بفكارى » قرأ فى شيراز وأتقن علم الكلام ، والمنطق والحكمة ، وجاء إلى بلاد الروم وصار مدرسا بمدرسة فلبة ، ومات وهو مدرس بها وكانت له تاكيف ، وكان كانبا بالعربية .

ومنهم المولى سعيى ، وكان أديبا بالمربية والفارسية والتركية ، وتوفى فى أوائل سلطنة سليمان خان . ومنهم المولى قاسم ، لازم خدمة العارف بالله ابن الوفا. ، ثم نصبه السلطان بايزيد معلما لخدّامه ، وذلك لعلمه وصلاحه ، وكان سريع الكتابة وسرعة كتابته لو وصفت لربما لم يصدق السامع . ومنهم ابن المكحل ، كان خطيباً مجامع الفاتح بالقسطنطينية ، وكان بليغاً صالحاً , ومنهم محيى الدين بن العرجون تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

وكان حسن الصوت عارفا بالقراآت ، وتولى الخطبة مجامع أيا صوفيا . ومنهم المولى پير محمد ، كان ماهراً بالقراآت ، وصار خطيباً بجامع السلطان بايزيد بالقسطنطينية ومنهم الحكم سنان الدين يوسف ، ومهر في الطبِّ ، ونصب طبيبًا في مارستان أدرنة ، ثم فى مارستان القسطنطينية ، ثم صار طبيبًا للسلطان سايم خان « الثانى » وهو بعدُ أمير على طرابزان ، ولما تولى السلطنة جعله طبيبا لدار الساطنة . ثم جعله السلطان سليمان رئيسا للأطباء وبتى على ذلك إلى أن توفى سنة إحدى وخمسين وتسمائة . قال صاحب الشقائق : وسألته عن مدة عمره قبيل موته بشهر أو شهر ين فأخبر أن سنه مائة أو أكثر بسنتين . ومع ذلك لم يتغير عقله ، إلا أنه ظهر في يديه رعشة ، فسألته عن ذلك فقال : إنها من ضعف الدماغ ، فتعجبت من إخباره عن ضعف الدماغ مع ماله من كمال الادراك والفهم . وكان طبيبا مباركا ، وله احتياط عظيم في معالجاته لقوة صلاحه ، وكان لا يذكر أحداً بسو. . ومنهم الحكيم عيسى ،كان طبيبا لمارستان أدرنة ، ثم صار طبيبا بدار الساطنة ، وكان متصفا بكرم الأخلاق ، مملوءاً بالخير من فَرْقِهِ إلى قدمه . ومنهم الطبيب عثمان أصله من العجم جاء فى زمان السلطان سليم إلى بلاد الروم وصار طبيبا بدار ااسلطنة ، وكان خيرا صالحا . ومنهم يحيى شلبى المعروف « بأمين زاده » كان أبوه من أمراء الدولة العُمانية ، وغلب عليه حب الكمال ، واشتغل بالعلم ، وكان صاحب كمال وجمال ، وقرأ على المولى كمال باشا زاده ، وعلى المولى على شلبي الجالى ، ثم صار معيداً لدرسه ، ثم صار مدرساً وأخذ يتنقل فى المدارس الشهيرة ، ثم صار قاضيا ببغداد ، ثم صارمدرسا بدار الحديث التي بناها السلطان سليمان بالقسطنطينية وكان أبعد الناس ءن ذكر مساوىء الناس . قال صاحب الشقائق : ولم يسمع منه كلمة فيها رائحة الـكذبأصلا ولاكمة فحش ، وكان ماهرا في العلوم الأدبية ، وفي التاريخ ، والمحاضرة .

ومنهم عبد الكريم القادرى الملقب « بمفتى شيخ » كان متصوفاً ، جلس فى زاوية أيا صوفيا الصغير [بالقسطنطينية ، واشتغل |بالارشاد ، ونصبه السلطان سا<sub>تي</sub>ان مُفتَيَا ، وظهرت مهارته في الفقه ، وكان إذا قمد فى الخلوة الأربعينية يرتاض رياضة 410

قوية ، ويحفر فى الأرض كالقبر ويقمد في تلك الحفرة ، وربما تتعطل حواسه من شدة رياضته ، و بعد تمام الأر بمين يخرج إلى الناس و يعظهم إلى وقت الخلوة من السنة القابلة ، وكان متواضعاً خاشماً ، يستوى عنده الكبير والصغير . ومنهم الشيخ محمود شلى ، انتسب إلى العارف بالله السيد احمدالبخارى وتزوج بابنته ، و بعد موته قام مقامه . قال صاحب الشقائق : وكنت لاأقدر على النظر إلى وجهه الكريم لانعكاس حيائه إلى"، وكان يقرأ عنده كتاب « المثنوى » يؤوَّله على طر يقة الصوفية ومنهم الشيخ پيرى خليفة الحميدى ، وكان من اتباع السيد البخارى، زاهداً عابدا منقطعاً عن الناس . ومنهم حاجى خليفة المنتشوى ، كان من طلبة العلم ثم انتسب إلى خدمة الشيخ محمود شلبى الذى ذكرناه وحصل عنده التصوف ، وأكمله وأجاز له بالارشاد ، وكانت له كلمات مؤثرة في القلوب ، وكل من جالسه يمتلي. قلبه خشية . ومات وهو مجاور بالمدينة النبوية على ساكنها أفضل الصلاة وأزكى التحية . ومنهم الشيخ بكر خليفة السيماوى ، وكان من المتصلين بخدمة الحاج خليفة المذكور ، وخلفه بعد وفاته ، وكان مشتغلا بالحقائق ، منقطعاً عن الخلائق . ومنهم سنان الدين يوسف الأردبيلي، وكان من أتباع العارف بالله شلى خليفة ، اشتغل بالارشاد، وسكن بزاوية عند جامع أيا صوفيا ، ومات عن مائة سنة . ومنهم الشيخ رمضان وهو من المتصوفة أخذ عن الشيخ قاسم شلبى وجلس مكانه بعــد وفاته فى زاوية الوزير على باشا بالقسطنطينية . ومنهم الشيخ بالى خليفة كان من خلفاء الشيخ قاسم شلبى ، ومات ببلدة صونية بعد الخسين والتسمانة . ومنهم مصلح الدين مصطفى الشهير « بمركز خليفة » وكان من أتباع العارف بالله الشيخ سنبل سنان ، صارفاً أوقاته للرياضة . ومنهم الشيخ سنان خليفة من خلفاء الشيخ سليمان خليفة . وكان رجلا أمياً إلا أنه كان صاحب أحوال سنية ، وجذبات عظيمة ! ومنهم مصلح الدين مصطنى الشهير « بكندر » كان متصوفًا اتصل بالشيخ محيى الدين القوجوى ، وخلفه بعد وفاته . وكان منقطعا عن الناس لايخرج من بيته إلا ليصلى فى مسجده . ومنهم محيى الدين الإزنيقي، وكان من أتباع محيى الدين الإسكليبي ، وكان من الزاهدين . ومن تربي ٢١٦ تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

عند الأسكايبي الشيخ اسكندر دده بن عبد الله ، وكان رجلا أميًّا حصل ببركة التصوف على معارف ذوقية تتحير فيها العقول ، كما يقال عن سيدى عبد العزيز الدباغ رضى الله عنه . ومنهم محيى الدين محمد ، كان ببلدة اشتب فى الرومللى وكان من العارفين بالله . ومنهم الشيخ ادريس ، كان أمن خلفاء شلبى خليفة وتوطن بدمشق .

وكان من خلفا. الشيخ ادر يس مر يد اسمه الشيخ داود خليفة وكان عابداً إلا أنه كان يدعى أنه يصاحب المهدى ، وأن المهدى منجماعته . ومنهم الشيخ باباحيدر السمرقندى ، جاء إلى بلاد الروم و بنى له السلطان سليمان مسجداً في ظاهر القسطنطينية وكان خاشعاً يستوى عنده الكبير والصغير . ومنهم صفى الدين الملقب « بشيخ السرَّاجين » من أماسية . ومنهم الشيخ محيى الدين محمد من قرية بقرب أماسية ولم يكن يأكل إلا من زراعة يده . ومنهم الشيخ عبدالغفار من بلدة مدرني ، وكان أبوه منتسبا إلى طريقة الزينيّة ، وكان في شبابه تابعا لهوى نفسه ، فرأى في منامه أن والده قد ضربه ضربا شديداً ووبخه ، فلما أصبح ذهب إلى الشيخ رمضان وتاب على يده . وكانت له تو بة عظيمة . ومع هـذا فقدكان من العلماء والأدباء ، قال صاحب الشقائق : وكان من محاسنالأيام . ومنهم الشيخ إسحق ، وكان طبيباً نصرانياً قرأ على المولى لطنى الطوقاتي المنطق، والعلوم الحكمية، واهتدى للاسلام، فترك الطب والحكمة ، واشتغل بتصانيف الامام الغزالي ، وداوم على العمل بالكتاب و السنة ، إلا أنه أنكر التصوف لأنه لم يصل إلى أذواقهم . ومنهم الشيخ أحمد شلبي الأنقروى كان من العلماء ، ثم رغب فى التصوف ، ولما بلغ سن الشيخوخة أقام بمدينة أنقرة . ومنهم السيد الشريف عبدالمطلب بن السيد مرتضى ، وكان سيداً صحيح النسب، وحصل العلم والأدب ، ثم رغب فى التصوف وصحب الشيخ ابن الوفاء وأجاز له بالارشاد الشيخ يحيى الطوزلرى وزوَّجه بابنته ، إلا أنه لم يؤثر العزلة والخلوة بل بقى يختلط بالناس . ومنهم الشيخ عبد المؤمن من أتباع السيد على بن ميمون ، انقطع ف مدينة بروسة ، ومن الناس من لم يكن يعتقدبه ، ولكن يقال إنهم كانوا يفترو ن عليه إتباعاً لأغراضهم . ومنهم الشيخ شجاع الدين الياس من الطريقة الخلوتية وكان أمياً تغلب عليه الجذبة . ومنهم الشيخ احمد بن مركز خليفة ، حصل العلم ، ثم مال إلى التصوف ، وانتفع به كثير من الناس . ومنهم نور الدين حزة الكرمياني كان من طلبة العلم ثم رغب فى التصوف ، واتصل بسنبل سنان ، ثم بمحمد بن بهاء الدين ، وكان مواظبا على آداب الشريعة . ومنهم تاج الدين ابراهيم الشهير « بالشيخ الأصغر العريان » وكان منقطماً عن الناش ، ساكناً بقرب « مغنيسيا » ومنهم محيى الدين المعروف « بامام قلندرخانة » صحب الشيخ حبيباً القرامانى والشيخ ابن الوفاء ، والسيد احمد البخارى ، وكان عالما وكن القرامانى خطيباً مجامع قلندرخانه . قال الطاش كو برى صاحب الشقائق : سألته عن سنه فقال ماثة أو أقل منها بسنتين ، وعاش بعد ذلك مقدار ثمان سنين .

ومنهم مصلح الدين مصطفى من خلفا، السيد احمد البخارى ، كان متوطناً فى القسطنطينية فى زاويته المساة د بذات الأحجار » منقطما إلى الله مشتغلا باصلاح أصحابه . ومنهم العارف بالله الشيخ على الكازروانى ، وكان فى أول أمره اتصل بحدمة السيد على بن ميمون المغربى ، وكان له اطلاع على الخواطر وأحوال القلوب . ومنهم احد بن مصطفى بن خليل الطاش كو برى صاحب كتاب « الشقائق النمانية فى علماء الدولة المثانية » ونشأ فى أنقرة ، وكان أبوه من العلماء فاعتنى به ، فقرأ على علماء الدولة المثانية » ونشأ فى أنقرة ، وكان أبوه من العلماء فاعتنى به ، فقرأ على وعلى المولى محيى الدين الفائرى ، وعلى المولى على مه ، وعلى أبيه ، وعلى خاله احد ابن قاضى زاده ، وعلى المولى محيى الدين القوجوى ، وعلى المولى الدين المات بايتيم النحو والصرف ، وقرأ على محه ، وعلى أبيه ، وعلى خاله وعلى المولى محيى الدين الفنارى ، وعلى المولى محيى الدين القوجوى ، وعلى المولى التدريس بمدرسة قلندرخانه بالقسطنطينية ، ثم انتقل إلى إحدى المدارس الثمان ثم إلى مدرسة السلطان بايزيد بأدرنة ، واستقضى فى بروسة وتوفى وهو مدرسباحدى المدارس الثمان بالقسطنطينية من المالم فى علم الماء الكبار . وتولى وأضاف بالمان بايزيد بأدرنة ، واستقضى فى بروسة وتوفى وهو مدرسباحدى المدارس الثمان بالله المائينية مالمالم فى عم المالم وحاشية على «حاشية مر إلى مدرسة السلطان بايزيد بأدرنة ، واستقضى فى بروسة وتوفى وهو مدرسباحدى المادرس الثمان بالقسطنطينية مولم كتاب مع في المالم وحاشية على «حاشية وأضاف اليه . وقد جم كتابه الشقائق النمانية بعد أن أصابه الضرر فى عينيه ، لأنه تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

بعدأن تولى القضاء كف نظره ، فصح فيه المثل : إذا جا. القضا. عمى البصر . ومنهم يحيى بن نور الدين الشهير «كوسج الأمين » وتنقل في المدارس الشهيرة ، ولما بني السلطان سليمان مدرسته بالقسطنطينية ، وجعلها دار الحديث أعطاه إيامًا ، ثم بلغ السلطان عنه شي. فغضب عليه وعزله ، فأصابه غمشديد لم يعش بعده كثيراً . ومنهم محمود الآيديني المعروف « بخواجه قايني » وكان من كبار المدرسين ، وتولى القضاء بحلب ، ثم بمكة . ومنهم المولى مصلح الدين وكان مدرساً في المدارس الشهيرة ، وتولى قضاء بغداد ، وقضاء حلب ، واستقضىفيأدرنة ، ثم في القسطنطينية ، وأناف عمره على تسعين سنة . ومنهم مصلح الدين بن شعبان من غاليبولى ، وكان معاماً للامير مصطنى ابن السلطان سليمان ، وكان لا يقطع أمراً إلا بمشورته ، فلما قتل السلطان ابنه عند خروجه من طاعتهوقم في هوة الفقر ، وصبر على نوائب الدهر . ومنهم المولى محيي الدين الشهير « بجرجان » وكان يدرس في المدارس الشهيرة ، ثم تولى الافتاء ، ثم عزل بكائنة خروج الامير بايزيد بن السلطان سلمان . ومنهم محمد بن محمد الشهير « بعرب زاده » وكان مدرسا في إحدى المدارس التمان ، وتولى قضاء مصر وسافر إلىها بحراً في قلب الشتاء فأصابتهم عاصفة فغرق هو وجماعة من رفاقه . ومنهم نعمة الله الشهير « بروشني زاده » وتنقل في المدارس الشهيرة ، ثم تولى قضاء المدينة المنورة ، وحمدت سيرته في القضاء ، ولكنه كان في لسانه بذاءة يحذره الناس من أجلها . ومنهم شاه على شلى بن قاسم بك ، وكان من أصحاب الزهد والصلاح . ومنهم شمس الدين احمد بن أبى السمود وكان مدرساً في إحدى المدارس الممان ، ثم في مدرسة الامير محمد بن السلطان سلمان ، وتوفى وهو مدرس فيها ، ومنهم قورد احمد شلبي ابن خير الدين معلم السلطان سليمان ، وكان مدرسا . ومنهم غرس الدين احمد ، نشأ فى حلب ، ثم قصد دمشق وأخذ الطب فيها عن رئيس الاطباء المشهور « بابن المكي » ثم ارتحل إلى مصر وأخذ العلوم العقلية والرياضيات عن الشيخ ابن عبدالغفار ، وأخذ علوم الدين عن القاضيز كريا . ومنهم عبدالباقى بنعلاء الدين العر بي الحلبي ، وكان من المدرسين المشهورين ، وتقلد القضاء في حلب ، وفي مكة ، وفي مصر ، وكانت له شهرة عظيمة

إلا أنه كان مقبلا على الدنيا . ومنهم الشيخ عبد الرحمن بن جمال الدين المعروف « بشيخ زاده » وكان من جلة العلماء ، وأجازه المفتى أبوالسمود . ومنهم محمد بن المفتى أبى السمود ، وكان مدرسا وتقلد القضاء فى دمشق . ومنهم المولى صالح بن جلال وكان السلطان سليمان أمره بترجمة بعض الكتب الفارسية فأتمها فى قليل من الزمن ثم تولى قضاء حلب ، ثم قضاء مصر ، ومنهم محيى الدين الشهير « بابن الامام »وتولى قضاء حلب . ومنهم الشيخ تاج الدين ابراهيم بن عبد الله ، وكان يدرس بمدرسة سليمان باشا فى إزنيق ، وله تآليف من جلتها رد على ابن كال باشا . ومنهم دهم ده حدين وتولى التدريس ثم الافتاء ، وله تآليف من جلتها و على ابن كال باشا . ومنهم ده حليفة وتولى التدريس ثم الافتاء ، وله تربيف منها حاشية على «شرح التفة ازانى فى الصرف» .

## السلطان سليم الثاني

هذا وتولى بعد السلطان مليان الكبير ولده السلطان سليم الثانى ، وذلك في أوائل ربيع الأول سنة أربع وسبعين وتسعانة ، وكانت وفاة السلطان سليان رحمه الله فى اليوم الثانى والمشرين من صفر سنة أربع وسبعين وتسعانة ، وجاؤا بجنازته إلى القسطنطينية ، وكان يوماً عظيا ، و بتى خبر موته مكتوماً خمسين يوماً ، وجاء فى تاريخ سلطنة سايم الثاني : سليم تولى الملك بعد سليان .

ولما جاء سليم بجنازة أبيه إلى القسطنطينية لم يوزع على الانكشارية العطايا التى اعتاد السلاطين توزينها عند جلوسهم على عرش السلطنة ، فحصلت ثورة صارت تتفاقم ، وعجز الوزراء عن قمعها ، وخاف السلطان على نفسه فاضطر إلى إجابة طلب العساكر ، وأنفق جميع ما فى الخزانة حتى أسكتهم . وكان سليم الثانى أول سلطان انحرف عن الجادة التى كان يسير عليها آل عثمان ، فانهم كانوا بأجمعهم أبطالا يباشرون القتال بأنفسهم ، ولا يعرفون للراحة معنى ، ولم يكن لهم غرام إلا بالفتوحات وتأييد الاسلام ، وتحصين ثغور الملكة ، وقهر عداها . وكانت هم جيعهم سامية لايمرف منهم نِكْس ولا وكَلَ ، فما بدأ دور التراخى في آل عثمان إلا فى زمن سايم الثانى . وكان حجاً للدعة والراحة ، ملازماً يقار التراخى في ال عثمان إلا فى زمن سايم الثانى . تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

وفى أيامه ارتفع التحريج عن الحمرة ، فكاد يعم شربها . و إنما روى صاحب الدر المنظوم أنه قبل موته تاب وكسر أدوات اللهو وأوانى الشراب ، وكان قد ألتى السلطان سليم بمقاليد الأمر إلى وزيره الصوقلى ، ولولا الصوقلى لسقطت هيبة السلطنة . ولم يمت سليمان القانونى حتى انعقدت فى ١٧ فبراير سنة ١٥٦٨ معاهدة بين الدولة العثمانية والمجر على أن كل فريق يحفظ ما بيده ، وأن النمسا تؤدى للدولة ثلاثين ألف دوكة منويا ، وتعترف بسيادة الباب العالى على البغدان ، والف لاخ ، وترانسلقانيا . ولم تحصل النمسا على هـذا الصلح إلا بعد أن رشت رجال الباب العالى بأر بعين ألف دوكة .

وكان الصوقلي ير يد أن يرسل عساكر تستولى على بلاد الڤولغا في شمالي الروسيا حتى يقطع ما بين الروس و بين آسيا ، فسرح جيسًا إلى استراخان ولكن لم توفق تلك الغزاة برغم جميع ما بذله الصوقلى من العناية ، ولم يساعده خان القريم « دولة غرائي »كماكان ينتظر . وفكر الصوقلي في فتح « ترعة السويس » لتتمكن الدولة العُمانية من البحر الأحمر والبحر الهندى ، ولكنه لم يتمكن من إجراء فكرته هذه بسبب توالى الحروب . وفى زمن السلطان سليم الأول كانت الحجاز واليمن دخلتا فى طاعة الدولة ، ولكن الزيدية لم يلبثوا أن ثاروا على العُمانيين بقيادة الامام مطهر و بعد أن دخل الأتراك إلى صنعاء أخرجوهم منها ومن سائر المدن ، ولم يبق ترك إلا فى زبيد . فأرسلت الدولة سنان باشا الأرناؤوطى فتغلب على الزيدية واعترف الامام مطهر بسيادة السلطان . وفرزمن سليم الثانى افتتحت الدولة « جزيرة قبرص » و يقال إن الذي رغب السلطان في فتحها رجل يهودي برتغالي اسمه « يوسف ناسي » مدح له خمر قبرص ، فجرد عليها أسطولا وفتحها ، وقيل إنه وعد هذا البرتغالى بتوليته قبرص ، ولكنه بعد الفتح استحيى من أنجاز ذلك الوعد المدنى الذى حمله عايه الشرب واحكنه أعطى البرتغالى لقب «دوك ناكسوس» وكان الوزير الصوقلي غير مرتاح إلى فتح قبرص يفضل على ذلك إنجاد مسلمى الأندلس الذين كانوا يثورون المرة بعد الأخرى على الاسبانيول ، ويستنجدون آل عثمان . ولكن « لالا مصطفى باشا »

والوزير « بيالى » وقبطان البحر أرادوا السلطان على فتح قبرص . فساقت الدولة مائة ألف مقاتل إلى تلك الجزيرة ، ونزلت العساكر فى ١ آب سنة ١٥٧٠ . وحاصر العُمانيون « نيكوزيا » وأخذوها عنوة ، ويقال إنهم قتلوا عشرين ألفا من الأهالى واستولى الاتراك على « ليماسول » و « لارناكا » وامتنعت « فاماغوسته » وردَّت هجات الأتراك ، لكنها لم تقدر على المقاومة الى الآخر ، واستولى الترك عليها ، وقتلوا قائدها « براغادينو » الذى أبدى تلك المقاومة الى الآخر ، واستولى الترك عليها ، وقتلوا أو ربة اتفقت البندقية ، والبابا ، ودولة اسبانيا ، وفرسان مالطة ، وجهزوا أسطولا كبيراً منه سبعون سفينة اسبانيولية ، وتسع سفن لفرسان مالطة ، واثنتا عشرة سفينة لابابا ، ومائة وأر بعون سفينة للبندقية ، فتلاقى هذا الاسطول بالاسطول العمانى فى جزائر «كور زولارى » على سواحل بلاد الارناؤوط .

ووقعت سفينة قبطان البحر العثمانى بين سفينتى الأميرال الاسبانيولى ، والاميرال البندقي ، فجاءت أر بع سفن عثمانية لأجل تخليص أمير البحر المثمانى ، وفي أثناء المعمعة أصابته رصاصة فسقط ، وهجم الاسبانيول وقط وا رأسه ، ودارت بعد ذلك الدائرة على العثمانيين ، فأخذ الأسطول المسيحى منهم مائة وثلاثين سفينة غصباً ، وأحرقوا أر بعاً وتسعين ، وغنموا ثلاثمائة مدفع ، وأسر وا ثلاثين ألف مقاتل ، وأنقذوا خسة عشر ألف أسير مسيحى . ولم ينج من الأسطول الاسلامى الا أر بعون سفينة لأمير الجزائر . وكانت خسائر أسطول النصرانية لا تزيد على خمس عشرة سفينة ، وثمانية الموائل مقاتل . و بعد هذه المعركة الشهورة بمعركة « ليبانت » لم تقم البحرية الاسلامية قائمة تحمد في البحر المتولة .

ولهذه المعركة قرعت طبول البشائر فىجميع العالم المسيحى ، ولا يزال أهل ايطاليا يحتفلون كل سنة بتذكار هذه الموقعة . ولما بلغ الخبر السلطان امتنع ثلاثة أيام عن الطعام ، وطرح نفسه على الأرض يستغيث بالله أن يرأف بالاسلام ، لأن القوة البحرية التى كان أسسها سليم الأول وسليمان القانونى استولى عليها البوار بهذه الكائنة تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

ولـكن الصوقلى بمهارته لم يلبث أن شرع بتجديد الاسطول العمانى بسرعة خارقة للمادة ، وعضده فى ذلك أمير الجزائر « أولوج على » وتوجهت عليه أمارة البحر . فبنى الممانيون مائة وخمسين سفينة حربية ، وكان القرار هو أن يبنوا مائة وخمسين سفينة ثانية ، فقال قبطان البحر : إنه يصمب على الدولة استحضار كل لوازم هذه السفن ، فأجابه الصوقلى الصدر الأعظم : بأن السلطنة بمنابع ثر وتها تقدر أن تجعل جميع الأسلحة من الفضة ، وجميع الاشرعة من الاطلس . وهكذا خرج الاسطول الممانى فى سنة ٢٥٧٣ بمانتين وخمسين بارجة حربية ، فعادت البندقية تحسب للماقب جريم أن مارس سنة ١٩٥٣ ارتضت بالصلح مع الباب المالى ، وتخلت عن جزيرة قبرص ، ودفعت ثلاثمائة الف دوكة تعو يضات . ثم طرد الممانيون الاسبانيول من تونس واستولوا على هذه البلدة ، وامتنع الاسبانيول بحلق الواد الا أن « الدون جوان دوتريش » جاء باسطول الى تونس ورد مولاى حسن الحفصى الى الملك ، وتخلت عن يطل هذا الامر اذ بعد سنة ونصف جاء سنان باشا ومعه أر بمون الف مقاتل ، فطر المول هذا الامر اذ بعد سنة ونستولى على قلمان الماني مان هماني ولم من تونس واستولوا على هذه المادة ، وامتنع الاسبانيول على الواد الا أن « الدون جوان دوتريش م حاله الى تونس ورد مولاى حسن الحفصى الى الماك ، ولم من تونس واستولوا على هذه المادة ، وامتنع الاسبانيول على الواد الا أن « الدون م عرد الممانيون الاسبانيول ماكمانه اله معان المان ومعان . ثم ماد المانيون الاسبانيول م عوان دوتريش م حمان المادة المان تونس ورد مولاى حسن الحفصى الى المالك ، ولم م عصت المامر اذ بعد سنة ونصف جاء سنان باشا ومعه أر بمون الف مقاتل ، فطرد الحفصى والاسبانيول معاً ، واستولى على قلعة حلق الواد التى كان امتنع الاسبانيول بها.

م علك بارك المجمعان بالمارك المعاون تبيك علم الميرك والعمب مان رجلاً اسمه « ايڤونيا » وفر أمير البغدان السابق الى الروسيا حيث قتله « ايڤان » ملك الروس . ثمم إن ايڤونيا نفسه عصى على الدولة ، وظاهره القوزاق ، واستولى على « برايلا » و « بندر » و « اكرمن » فزحفت اليه الجنود العثمانية فهزمته وقع فى الاسر واستؤصل القوزاق بالجمهم . ومات السلطان سليم فى ١٢ دسمبر ١٥٧٤. ومع ما كان عليه هذا السلطان من القصور فقد كانت وفاته مصيبة على الدولة لأنه بعد وفاته سقط الصدر الاعظم الصوقلى وكان رجلا من دهاة الرجال ، وكان نادر المثال .

وجاء فى « شذرات الذهب » نقلا عن الاعلام أن السلطان سليم الثانى ولد سنة تسع وعشر بن وتسعائة ، وجلس على تخت السلطنة يوم الاثنين لتسع من ر بيع الآخر سنة أر بع وسبعين وتسعائة ، ومدة سلطنته تسع سنوات . وسنه حين تسلطن ست وأر بعون سنة ، وعمره كله ثلاث وخمسون سنة ، وكان سلطانا كريماً ، رؤوفا بالرعية ، رحيا ، عفواً عن الجرأتم حليما ، محبًّا للعلما. والصلحاء ، محسناً إلى المشايخ والفقراء، طالما طافت بكفيه الآمال واعتمرت، وصدع بأوامره الليالىوالايام فأتمرت كم أظهرت لسواد الكفرة يد صارمه البيضاء آية للناظرين ، وكم جهز جيوشا للجهاد فى سبيل الله فقطع دابر الغوم الكافرين .

فمن أكبر غزواته فتح جزيرة قبرص بسيف الجهاد ، ومنها فتح تونس المغرب وحلق الواد ، ومنها فتح ممالك اليمن واسترجاعها من المصاة . ومن خيراته تضعيف صدقة الحب على أهل الحرمين ، والامر ببناء المسجد الحرام . وتولى بعـده ولده السلطان مراد ، وتار يخ جلوسه :

ملك به رحم الاله عباده بالبخت فوق التخت أصبح جالساً حاز الزمان من السرور مراده و به سر یر الملک سر فأرخوا اه . وهو من نظم الشاعر « ماميه » الرومى .

وفى زمان السلطان سليم الثانى نبغ من العلماء؛ الشيخ محيى الدين المشتهر « بحكيم شلبي » وكان من الاطباء . وعلاء الدين المنوغادي ، وكان من المدرسين الكبار ، وتولى قضاء بغداد . والمولى شمس الدين احمد بن أخى القراماني ، وكان أيضا مدرسا ، ثم تولى قضاء المدينة المنورة . و يعقوب الشهير « بجالق » وكان مدرسا أخيراً باحدى المدارس الثمان ، ثم تولى قضاء بغداد . وتاج الدين ابراهيم ، وقضى حياته في التدريس ، وكان في المدرسة التي بناها السلطان سليمان في دمشق . ومحمد ابن عبد الوهاب بن عبد الكريم ، وأخذ عن أبي السعود المغتى ، وعن كمال باشا زاده ، وتولى قضا. حلب ، ثم قضا. الشام ، ثم قضا. مصر ، ثم صار قاضيا بالعسكر المنصور . ثم اختلف مع الوزير الكبير فاعتزل ، وكان من الاجواد الكبار فوق علمه وفضله . ولما جمع المولى محيى الدين سباهي زاده حواشيه التي علقها على « حاشية التجريد » للسيد الشريف صدرها باسمه فأعطاه مائة دينار . و يقال إنه حصل لهمن قضائه بالمسكر سبعون ألف دينار ، أنفقها كلها ومات وعليه أربعة آلاف دينار .

تعليقات الا مير شكيب على ابن خلدون

وكانت له مقالات على منوال « مقامات الحريرى » وعلق حواشى على « حاشية الدوانى للتجريد » وله شمر عربى بديع ، ومنهم السيد حسن بن سنان ، خدم المغتى أبا السعود ، ودرس فى المدارس الشهيرة ثم تقلد قضاء حلب ، ثم انتقل إلى مكة وحمد أهل الحجاز قضاءه . ومنهم مصلح الدين داود زاده ، وتنقل فى المدارس حتى صار إلى إحدى المدارس الثمان ، ثم إلى مدرسة سليم خان ، ثم تقلد قضاء المدينة . ولما دخل الحرم الشريف أعتق مماليكه ومات بالمدينة ودفن بالبقيع .

ومنهم المولى محمود معلم الوزير الكبير محمد باشا ، وتنقل فى المدارس ، ثم تولى قضاء القاهرة ، وحمد الناس قضاءه . ومنهم مصلح الدين الشهير «بمعلم السلطان جها نكير» ابن السلطان سليمان ، وكان من العلماء العاملين . ومنهم محيى الدين الشهير « بابن النجار » نشأ فى اسكوب من الرومللى ، وتولى التدريس مدة طويلة ثم تولى قضاء بغداد ، وكان فاضلا أديبا ، وله نظم بالتركى والعربى . ومنهم عبد الرحمن المعروف « بالدارزاده » كان مدرسا فى ديموطقة ، ثم في القسطنطينية ، وتولى قضاء الدينة النورة ، وقضاء حلب . ومنهم مصلح الدين بستان ، وكان مدرساً فى احدى المدارس النمان ثم تولى قضاء العماء الدينة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء المدينة النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء المعينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء المعر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العمر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر النمان ثم تولى قضاء بروسة، ثم قضاء أدرنية ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر

ومنهم المولى عبد الله الشهير « بغزالى زاده ، وهومن ذرية الامام الغزالى ، وكان منسو با إلى الوزير الكبير رستم باشا وولاه القضاء فى قصبة أبى أيوب الانصارى مع قصبة غلطة ، فلما عزل رستم باشا عزل هو أيضا معه ، وكان محمود الطريقة . ومنهم المولى جعفر ابن عم المغتى أبى السعود ، كان مدرسا ثم تولى قضاء دمشق ، ثم قضاء العسكر فى الأناضول ، وكان عالما عابداً . ومنهم شاه محمد بن حزم ، وهو من ذرية جلال الدين صاحب « المثنوى » وكان من أكابر المدرسين ، وتقلد قضاء القاهرة ، ثم قضاء القسطنينية ، وكان من فحول العلماء إلا أنه كان معجداً صعب المقادة ، وله حواش على كتاب «الاصلاحوالا يضاح» ليار باشا زاده ، وحاشية

على «حاشية التجريد» للسيد الشريف . ومنهم احمد بن عبد الله المشتهر « بالغورى» ودرس بمدرسة السلطان بايزيد في دمشق ، وكان عالما أديبا له رسالة « في علم الخط » ومنهم المولى يحيى بن عمر من أماسية ، وكان من المدرسين العظام ، و بلغ السلطان عنه شي. فمزله عن التدريس ، فانقطع عن الوزرا. واتخذ مسكناً في بشكطاش من القسطنطينية ، و بنى أيضاً مدارس ومسجداً ، وكان يطعم الفقراء ، وكان الناس يعتقدون فيه الولاية ، ولما مات صلى عليه المفتى أبو السمود ، وكانت له جنازة عظيمة . ومنهم احمد بن محمد بن حسن الصامسوني ، وقضى حياته في التدريس ، وتولى مرة قضاء حلب ، وحمده الناس فى قضائه . ومنهم المولى عطاء الله معلم السلطان سليم الثانى وكان يعلمه عند ما كان أميرًا على مغنيسيا ، فلما جلس على كرسى السلطنة حظى عنده وصار يشاوره ، وصار يقدم رجاله وربما قدم غير المستحق على المستحق ، فخاض الناس في عرضه ونسبوه إلى التعصب ، ولما مات كانت له جنازة حافلة ، وصلى عليه المنتى أبوالسعود، ونزل السلطان إلى الباب العالى بنفسه . ومنهم الشيخ رمضان وكان خطيباً في جامع احمد باشا في « چورلو » وتوفي هناك ، وكانت له تا ليف وحواش . ومنهم پير احمد المشهور « بليث زاده » كان أبوه قاضياً في مصر وقضى حياته في التدريس . ومنهم المولى سنان وكان أيضا من المدرسين المعروفين ، ومن مزاياه أنه كان يسعى في مصالح الناس مقصداً لذوى الحوائج . ومنهم علا. الدين على بن محمد المروف « بحناوى زاده » وكان مدرساً في إحدى المدارس الثمان، ولما بني السلطان سليمان المدرستين اللتين بناهما غربى جامعه الكبير أعطاه إحداها ، ثم تولى القضاء فى دمشق ، ثم في بروسة ثم في أدرنة ، ثم فى القسطنطينية ، ثم صار قاضى العساكر وكان من لمحول العلماء، وقد جمع الأدب إلى العلم، وله بدائم النظم ، وله كتب كثيرة . ومنهم الشيخ يعقوب الكوماني . وكان أبوه من الجند ، ولكنه رغب فى العلم والعبادة . ومنهم محمد بن خضرشاه المعروف « بابن الحاج حسن » ، وكان مدرساً شهيراً . ثم تقلد قضاء المدينة المنورة ، ثم قضاء مكة المشرفة . ومنهم مصلح الدين اللارى نسبة إلى « اللار » بالراء المهملة . وهي مملكة بين الهند وشيراز ، جاء من

( ١٥ - تعليقات )

تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

بلاده إلى القسطنطينية ثم خرج إلى ديار بكر وآمد، ومات هناك . وله تآليف وحواش على الكتب المشهورة، وأراد معارضة المغتى أبي السعود في قصيدته الميمية فقصر عنه . ومنهم الشيخ أبو سعيد بن الشيخ صنع الله ، أصله من بلاد تبريز وكان من المرشدين ، ومن الأجواد ، وكانت له كلمة نافذة عند الملوك . ومنهم شمس الدين احمد بن مصلح الدين المشتهر « بمعلم زاده » يقال إنه من ذرية ابراهيم أدهم رضى الله عنه . وكان مدرسا ثم تولى القضاء، وما زال يرق في القضاء حتى تولى قضاء عسكر الرومللي .

قال صاحب « المقد المنظوم ، فى ذكر أفاضل الروم » : إنه كان مجبولا على اللطف والكرم ، غير أن فيه طمعاً زائداً ، وحرصاً وافراً ، سامحه الله أولا وآخراً . ومنهم الشيخ بالى الخلوتى المعروف « بسكران » وتعاطى فى أول أمره التدريس ، ثم تبع الطريقة الصوفية فترك التدريس والافادة ، وعكف على الزهد والعبادة . ومنهم على بن عبد العزيز المشتهر « أم الولد زاده » وكان مدرساً كبيرا ، ولكنه لم يكن له حظ فعانى كثيرا من الفقر ، ونكبات الدهر ، ثم تولى قضا، حلب ، ولم يكد فى الأدب ؛ متمكناً من الفقر ، ونكبات الدهر ، ثم تولى قضا، حلب ، ولم يكد عادلا قوالا بالحق لا يهات المرب . ومنهم الشيخ محيى الدين بركيلو ، وكان عالما بن محمد بن أبى السمود ، وتكان في قول الحق م ومنهم على الأدب ؛ بن محمد بن أبى السمود ، وتماه القسطنطينية ثم قضاء العسكر ، وكان ما لم العلماء وتوفى وما بلغ عمره الثلاثين سنة .

وأما أبو السعود افندى المفتى بن مصطنى العمادى الشهير ؛ فانه كان حسنة زمان السلطان سليمان ، وكان منه بمقام القاضى أبى يوسف من هرون الرشيد ، والقاضى الفاضل من صلاح الدين يوسف ، والقاضى منذر بن سعيد البلوطى من عبد الرحمن الناصرالأموى ، ولم تطر شهرة أحد منشيو خ الاسلام فى دولة آل عثمان مطار شهرته ولد رحمه الله سنة ثمان وتسعين وثمانمانة بقرية قريبة من القسطنطينية ، من خواص أوقاف الزاوية التى كان السلطان بايزيد خان قد بناها للمولى محيى الدين العادى والد أبى السعود ، وقرأ المولى أبو السعود على والده ، وعلى الشيخ عبد الرحمن المشتهر « بشيخ زاده » و بدأ أبو السعود افندى بالتدريس يتنقل من مدرسة إلى مدرسة حتى انتهى إلى إحدى المدارس الثمان ، ولما فارقها ودعها بأبيات منها : دنا النأى عن نجد فأصبحت قائلا وداعاً لمن قد حل هـذى المنازلا فياحبـذا تيك المعـالم والربى بهاكل من تهوى وما كنت آملا نسيم الصبا عرج عليها ونادها سقَتَك الغوادى وابلا ثم وابلا نات عنك دارى لاقلى وسآمـة بلى فَعَلَ النقدير ماكات فاعـلا ولن تبرح الأشواق ترداد فى الحشا إلى أن أرى أمراً من الدهر هائلا وتقلد قضاء بروسة ، ثم قضاء القسطنطينية ، ثم قضاء العسكر فى الرومالى .

قال صاحب الدر المنظوم : «ولما انتقل المولى سعدبن عيسى بن أمير خان إلى رحمة ر به ؛ اضطرب أمر الفتوى ، وانتقل من يد إلى يد ، ولم يثبت سقف بيته على عمد حتى تسلم أبو السمودافندى زمام الافتاء وذلك سنة اثنتين وخمسين وتسمائة ، و بقى في عهدته محواً من ثلاثين سنة ، وكتب الجواب مراراً في يوم واحد . ثم قال صاحب الدر المنظوم : «وسارت أجو بته فى جميع العلوم مسير النجوم» وكانت وفاة أبى السمود في أوائل جمادي الأولى سنة اثنتين وتمانين وتسمائة ، وصلى عليه المولى سنان تُحَمَّى «تفسيرالبيضاوى» ودفن في جوار أبي أيوب الأنصارى . ثم قال صاحب الدر المنظوم : « إنه تفرد فى ميدان فضله فلم يجاره أحد ، وضاقت عن إحاطته صدو ر الحصر والحد" ماصارع أحداً إلا صرعه ، وما صمم شيئاً إلا قطعه ، وانقطع عن القرين . ولم يبق من يعارضه ويكايده ، وقد وصل تلاميذه وأصحابه إلى المناصب السميَّة ، والمراتب السنية ، فكان لايضيع منه كلام ، ولا يفوت له مرام . وقد عاقه الدرس والغتوى والاشتغال بما هو أهم وأقوى ؛ عن التفرغ للتصنيف ، سوىأ نه اختلس فرصاً وصرفها إلى التفسير الشريف ، وقد أتى فيه بما لم تسمح به الأذهان ، ولم تقرع به الآذان وسماه « بارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الـكريم » ولما وصل منه إلى آخر

۲۲۸ تعليقات الأمير شكيب على أبن خلدون

سورة ص ورد التقاضى من طرف السلطان سايمان خان ، وظهر كمال الرغبة والانتظار فلم يمكن التوقف والفرار ، فبيض الموجود وأرسله بصهره المولى محمد المشتهر «بابن المعلول» فقابله السلطان بحسن القبول ، وأنمم عليه بما أنعم ، وزاد فى وظيفته كل يوم خمسمائة درهم . و بعد ذلك تيسر له الختام ، ورتبه بالكمال والتمام ، وأرسله إلى السلطان ثانياً بعد إتمامه ، فقابله السلطان بمزيد لطفه و إنعامه ، وزاد فى وظيفته مائة أخرى .

وكان يمنعه عن الاكثار من التأليف تواتر الفتوى من الآفاق . ومن شمائله أنه كان ذا مهابة عظيمة قلما يقع فى مجالسه أخذ و رد ، ولكنه كان كثير المداراة للناس مائلا إلى مداهنة رجال الحكومة ، وكان طويل القد ، خفيف العارضين ، غـير متكاف فى اللباس والطعام . انتهى بتصرف . وله من النظم القصيدة الميمية المشهورة

أبعـد سليمى مطلب ومرام وغـير هواها لوعـة وغرام وفوق حمـاها ملجأ ومثابة ودون ذراها موقف ومقام وهيهات أن يثنى إلى غير بابها عنان المطايا أو يشـد حزام هي الغاية القصوىفان فات نَيْـلها فـكل منى الدنيا على حرام سلا النفس عنها واطمأنت بنأيها سلو رضيع قـد عراه فطام وهى تسعون بيتاً شرحها كثير من العلماء . وله مشيراً إلى تعلق الانسان بالعالم الجمعانى قصيدة مطلعها :

طال الثواء بدارة الهجران مثوى الكروب قرارة الاشجان

و إلى مَ تسلك مسلك الخسران بادى التقلب دائم الخفقان وتحل فى مغنى عقيب مغانى قد كان مافى حيز الامكان مع مابه من شدقي وحران

ألتى الزمان إليك حبل قياده

لو أنت تملك كل ما قد رمتــه فاعلم بأت جميع ذلك فانى هـذا الجثوم بعالم الجمان سر فی فضاء العالم العلوی کم من حضرة الأشباح والأبدان قدآن من شمس الحياة طلوعها وجاءه کتاب من شريف مکة ، فأجابه بجواب فيه ماياتي : وخريدة برزت لنا من خدرها كالبدر يبدو من خلال غمام بمـلابس الأعجام والأروام عربيــة فتنـكرت وازَّينت فهو المرام وأى أى مرام طوبي لمن رزق الوقوف ببابها حَرَم عليــه تحييى وسـلامى باب إليــه تشوق وتوجهي ياليت شعرى هل أفوز بزورة يوماً وقد ضربت هناك خيامى السلطان مراد الثالث

وتولى بعد سليم الثانى ابنه مراد الثالث ، وكان محباً للعلم والادب ، إلا أنه استولى عليه شهوتان ؛ إحداهما حب المال ، والثانية حب الجال . وأفرط فى معاشرة النساء الى الحد الذى أضرَّ بعقله ، واكنه أصدر أمراً قاطعاً بمنع الخر ، فثار به الانكشارية والسباهية ، حتى اضطر وه الى الغا، هذا الامر ، فانعكس للمل ، وصار : اليوم أمر وعداً خر . وفى زمانه خرقت النمسا الصلح ، فسارت المساكر العمانية وهزموا جنودها وقتل « هر برت بار ون اوسبرغ » فى المركة وأرسل رأسه الى القسطنطينية . فطلبت النمسا الصلح ، ولكن العمانيين لم يزالوا يشنون الغارات على استيريا ، وكارنيتا واضطر المسويون الى القتال . وفى ذلك الزمان صار « اتيان باتو رى » ملكا على المسا الصلح ، ولكن العمانيين لم يزالوا يشنون الغارات على استيريا ، وكارنيتا ولونيا ، فاتفق مع الباباومع امبرطور المانيا على حرب صليبية يصلونها الاتراك، وبدأت المالا كرة فى كيفية تقسيم السلطنة العمانية . وقد سبق لنا فى حواشى « حاضر العالم و بلاد الاسلامى » أن المالك الأور بية فى مدة ستمانة سنة قررت تقسيم. السلطنة المهانية و بلاد الاسلام عائة مرة ، ذكرناكل واحدة منها ، وكيفية الماني التان على مانتير العالم و بلاد الاملام مائة مرة ، ذكرناكل واحدة منها ، وكيفية المانية المرانية الم و بلاد الاسلام مائة مرة ، ذكرناكل واحدة منها ، وكيفية الذا كرات التى جرت بها فن شاء فليراجع ذلك هناكل واحدة منها ، وكيفية الذا كرات التى جرت بها تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

وقد كانت عزيمة إتيان باتو رى هذا من أهم هذه العزائم النصرانية بحق دولة آل عثمان . وكان يريد أيضاً استئصال إمارة موسكو ، ولكنه مات قبل أن يضع عزيمته هذه موضع الاجرا. . وفى مدة مراد الثالث ضعفت قوة الصدر الاعظم الصوقلى ، وتغلب عليه رقباؤه ، وتمكنوا من عزل حواشيه والمنسو بين اليه ، وما زالوا يقصون من أجنحته الى أن أرسلوا من قتله سنة ١٥٧٩ ففقدت الدولة بفقده رأسها المذكر ، وعقلها المدبّر .

وكان شاه العجم طهماسب قد مات مسموماً ، وخلفه ابنه حيدر فقتل فى يوم مبايعته ، وتولى أخوه اسماعيل فاستقر فى الملك ثمانية عشر شهراً ، فانتهز العثمانيون الفرصة وشنوا الغارة على أطراف العجم ، واستولوا على بلاد كرجستان كلما ، وقسموها الى أر بع ولايات ؛ فتولى أزدمير عثمان باشا ولاية شيروان ، وتولى محمد باشا تفليس وحيدر باشا صخوم ، وتولى ابن اللاوند على كرجستان الاصلية . فأرسلت سلطنة العجم أر بعة جحافل لاسترداد بلاد كرجستان ، فوقعت المعارك بين الفريقين ، وكانت الحرب سجالا بينهما . الا أن أزدمير عثمان باشا فى الداغستان كان داغاً مظفراً . فأتم فتح داغستان وكرّ على الروس .

ولما كان خان القريم تخلف عن مساعدة الدولة أراد أن يقاتله ، فزحف محمد غرائى خان القريم بأر بمين الف فارس ، وكاد يوقع بأزدمير عثمان باشا ، الا أن إسلام غرائى اخا محمد تولى القريم من قبل السلطان ، فزحف على اخيه فتفرق عن محمد غرائى جيع جنده وقتل . فلما رجع أزدمير عثمان باشا الى القسطنطينية ، دخل بأبهة عظيمة لم تحصل لقائد قبله ، وتولى الوزارة العظمى مع قيادة الجيش الزاحف لحرب العجم . ثم إنه سار بمائه وستين الف مقاتل الى تبريز ، وهزم المجم ، ودخل تلك العجم . ثم إنه سار عائه وستين الف مقاتل الى تبريز ، وهزم المجم ، ودخل تلك البلدة ، ولكن ساءت صحته فتعطلت الحركات العسكرية ، وظفر حزة مرزا قائد العجم بالمثمانيين .. وفى أثناء ذلك مات عثمان باشا ، وتقهقر الجيش العثمانى ، ورجع العجم غصروا تبريز وحلوا عليها خسة عشر حلة ، وأصلوها ثمانية وأر بعين معركة ولكنهم لم يقدروا عليها ، وأرسلت الدولة فرهاد باشا لنجدتها . وفي همة ذلك اغتيل القائد حمزة مرزا، وظفر فرهاد باشا ظفراً عظيما بالايرانيين، فاضطر الشاه عباس الى طلب الصلح، فانمقدت المعاهدة على أن تبقى كرجستان، وشيروان، ولورستان وتبريز، وقسم من أذر بيجان للدولة العثمانية . وفى زمن مراد الثالث اضطر بت المملكة بكثرة الفتن، وظهرت علامات اختلال الادارة، فثار الانكشارية فى استانبول لأنهم أرادوا أن يؤدوا اليهم روانبهم بمعاملة ورق رقيق لم يرتضوا بها، فهجموا على قصر السلطان .

وفى مصر ثار الجند على أو يس باشا الوالى ، وفى تبريز خرج الجند أيضاً عن الطاعة فذبح منهم جعفر باشا ألفاً وثمانمائة ، وفى بود عاصمة المجر انتقض الجند بسبب تأخر أرزاقهم وقتلوا الوالى . وما رال الجند ـ لا سيا الانكشارية ـ يزدادون تمرداً حتى قررسنان باشاالصدر الأعظم الدخول فى حرب معدولة أجنبية ليشغل الانكشارية عن العصيان ، فسرح جيشاً تحت قيادة حسن باشا والى بوسنة يهاجم النمسا ، فانهزم عن العصيان ، فسرح جيشاً تحت قيادة حسن باشا والى بوسنة يهاجم النمسا ، فانهزم المهزم واستولت النمسا على تسع قلاع ، ثم ثارت « ترانسيلڤانيا » و « الفلاخ » و « البغدان » واتحدت هذه الامارات الثلاث مع النمسا وقتلوا المسلمين الذين كانوا المهزم با صلون . ومات النمسا على تسع قلاع ، ثم ثارت . و « البغدان » واتحدت هذه الامارات الثلاث مع النمسا وقتلوا المسلمين الذين كانوا ساكنين فيها ، ولم تكن أحوال السلطنة العثمانية فى زمن هذا السلمان على ما يرام بل اضطرب الحبل ، ومات السلطان فى ٢ يناير سنة ٢٥٠٢ .

ونبغ فى زمن هذا الساطان من العلماء ؛ الطبيب الياس القرامانى ، وكان فى الأصل طبيباً ثم تبحر فى العلوم العقلية والنقلية ، ولكنه بتى يتعاطى الطب . وكان فرهاد ناشا من وزرا. السلطان مراد الثالث مبتلى بحبس البول ، فأشار عليه الطبيب الياس بتناول معجون تناوله ، فمات بعد ذلك بالزحير ، فاتهم الطبيب بأنه تعمد قتل فرهاد بإشارة من الوزير محمد باشا الذى كان رقيبه ، فدخلت زوجة فرهاد باشا على السلطان وطلبت قتل الطبيب ، فأخذ وحبس وأمر السلطان بالتحقيق ، فلم يثبت شىء على الطبيب وشفع به المةى والعلماء . فأخرج من الحبس ، فجاء خدام فرهاد باشا وقتلوه . ولما وقف السلطان على ذلك غضب غضباً شديداً ، وقبض على ستين شخصاً تعليقات الا\*مير شكيب على ابن خلدون

من جاءة فرهاد باشا ، وصلب منهم عشرة ، وننى الباقين . ومنهم مصلح الدين بن علاء الدين المشهر « بجراح زاده » ولد فى أدرنة وقرأ على المولى لطف الله بن المولى شجاع ، ثم تبع طريق الصوفية ، وصار من الأولياء ، ومات بأدرنة ، وتنسب إليه الكرامات الكثيرة . ومنهم عبد الرحمن بن على الأماسى ، كان من المدرسين ثم ما متعفى فى بروسة ثم فى أدرنة ، ثم فى العسكر المنصور ، ثم فى مكة المكرمة . وكان فذا خطوة عند السلطان سليم الثانى ، و بقى إلى زمن السلطان مراد الثالث . ولكن صاحب الدر المنظوم نبره بمداهنة الوزراء وانهما كه بالرئاسة ، وليس ذلك مستحسناً فى العلماء . ومنهم الشيخ محرم بن محمد من قسطمونى ، وكان من المتصوفة . ولما ت ماحب الدر المنظوم نبره بمداهنة الوزراء وانهما كه بالرئاسة ، وليس ذلك مستحسناً فى العلماء . ومنهم الشيخ محرم بن محمد من قسطمونى ، وكان من المتصوفة . ولما أثم ومنهم المولى شمس الدين أحمد ، وكان من العلماء وأصحاب الأخلاق . ومنهم محمد بن أحمد المشتهر « بزن » كان أبوه من ندماء السلطان سايم الأول ، وطاب العلم وانتهى بأن صار من المدرسين ، يتنقل من مدرسة إلى أخرى ، ودرس فى مدرسة السلطان سليان بجزيرة « رودم » ، وكان أطاس بحيث إذا عرى عن زى الرجال يشتبه أمره على النظر ، ويكون مصداق ما قال الشاعر .

وما أدرى وسوف أخال أدرى أقوم آل حصن أم نساء ؟!

يحكى أنه كان مع السلطان مراد الثالث ببلدة مغنيسيا ، وكان قد ظهر الجراد وأكل الزروع كلها ، فقال السلطان : كأنما الجراد لعب بلحية المفتى أيضاً . ومنهم أحمد بن حسن الصامسونى ، وكان من المدرسين ، ثم تولى قضا، حلب ، ثم قضا، دمشق ، ثم قضا، مكة ، وحمدت سيرته . ومنهم محمد بن عبد العزيز المشتهر « بمعيد زاده » من مرعش ، لازم المولى خير الدين معلم السلطان سليمان ، وصار يتنقل فى المدارس ، ودرس فى مدرسة السلطان سليمان فى دمشق ، ثم تولى قضاء بيت المقدس وكان عالماً أديباً ، وله نظم يمدح به أهل بروسة و يقول فيهم : رأيناهم أشد الناس حبًا لأهل العلم رأساً أو مسوساً فلو كان البلاد بنى أبينا لكانت هذه فيهم عروساً ومنهم المولى محمود المشتهر « بالكاتب » ولد في سلانيك ، وكان من المدرسين المعروفين ، وتولى قضاء بغداد ، ثم قضاء آمِد . ومنهم المولى زين العباد من أولاد الشيخ ابراهيم التنوري القيصري ، ولد في قيصريه ، وطلب العلم ، واتصل بكبار العلماء، وأخذ عنهم، وصار من المدرسين ودرَّس في دمشق بمدرسة السلطان سليمان . ومنهم رمضان المشتهر « بناظر زاده » وكان من المدرسين المعروفين ، وتقلد قضاء الشام ، ثم قضاء مصر ، وكان عالماً عاملا حسن الصورة والسيرة ، احترز من التأليف خوفا من الخطأ . ومنهم المولى حسن ولازم المغتى أبا السعود ، ودرس باحدىالمدارس الثمان ، وتقلد قضاء الشام ، ثم قضاء مصر ، ثم قضاء مكة ، ثم قضاء القسطنطينية . ومنهم المولى حامد من قونية . وكان من المدرسين ، وتقلد قضا. دمشق ، تم قضا. مصر ، ثم قضاء بروسة . وتولى قضاء العسكر في الرومللي ، وكان من الفقهاء المشهور ين وكان عظيم النفس مهيباً في أعين الناس . ومنهم المولى محمد بن عبد اللطيف المشتهر « ببخارى زاده » تولى القضاء بطرا بلس الشام . ومنهم المولى يوسف المشتهر «بسنان» قرأ على محيى الدين الفنارى ، وعلى علا. الدين الجمالى ، ودرس بدار الحديث فى أدرنة وتقلد قضاء حلب ، ثم قضاء دمشق ، وانتهى أمره بأن صار من قضاة. العساكر ومات ءن تسمين سنة . وكان شيخاً جميل الصورة والسيرة على أخلاق كريمة كثيرة وكتب حواشي على تفسير البيضاوي . ومنهم احمد بن محمد المشتهر «بنشانجي زاده » وکان مدرساًوتقلدقضا، مکة ، وقضاءمصر ، ومنهمالمولی محمدالمعروف « همشیره زاده » وكان من المدرسين .

قال صاحب الدر المنظوم : إنه كان محباً للصلحاء ، مترددا إلى مجالسهم اللطيفة مستمدا من أنفاسهم الشريفة ، غير أنه كان كثير الاقتحام في مصالح الفئام ، باذلا عرضه الخطير فى الأمر الحقير . ومنهم محمد بن المولى سنان ، كان مدرسا بمدرسة داود باشا ، ثم بمدرسة خانقاه ، ثم بالمدرسة الخاصكية ، ثم باحدى المدارس الثمان ، ثم باحدى المدارس السليانية ، وكان معروفا بحدة الذهن ، وفرط الذكاء ، وقوة البحث ، وله حواش على الشرح « الشريغى للمغتاح » . ومنهم المولى احمد المعروف «بالسكاملى» تعليقات الامير شكيب علىابن خلدون

كان مدرساً بمدرسة مصطفى باشا باستانبول ، ثم نقل إلى مدرسة الساطان محمد بجوار أبي أيوب ، ثم باحدى المدارس الثمان ، ثم باحدى مدارس السلطان سليمان . ولما فتح السلطان سليم الثاني جزيرة قبرص تولىقضاءها ، وتسلم هناك زمامالحكومة ، لكنه عجز عن القيام بأمور قبرص ، فاستقال من ذلك المنصب وعاد إلى القسطنطينية . قال صاحب الدر المنظوم : إنه كانت له مكاتيب تارة يختار فيها الحروف العارية عن النةط ، وتارة يلتزم فى كلة حرفاً واحداً فقط ، ومن الذى ما ساء قط . ومنهم محمود المشتهر «بمعلم زاده» وكان ملازماً للمفتىأبىالسمود ، ودرس بمدرسةمرادباشا ثم بمدرسة داودباشا، ثم بمدرسة رسم باشافى القسطنطينية، ثم بمدرسة بنت السلطان سليان باسكدار ثم باحدىالمدارس ا<sup>لثم</sup>ان ، ومات شاباً . ومنهم محمودالمشتهر «ببابا شلبى» قرأ على المولى القادري ثم ذهب مذهب الصلاح ، واشتهر بالتقوى فنصب لتعليم بنت السلطان سليمان صاحبة الخيرات الحسان، فلما تزوجت بالوزير الحبير رستم باشا أكرمه غاية الاكرام وجمع كتباً كثيرة نفيسة . ومنهم شمس الدين احمد بن بدر الدين المشتهر « بقاضى زاده » وكان مدرساً فى المدارس الشهيرة ، وتولى قضاء حلب ، ثم قضاء القسطنطينية نم قضاء العسكر . وفي زمان الساطان مراد الثالث نال الحظوة التامة ، وتقلد الغتوى بدار السلطنة . قال صاحب الدر المنظوم : « إنه أفحم من عارضه بشقاشقه الهادرة وأرغم من عاناه بحقائقه النادرة ،كثير الاعتناء بدرسه ، دائم الاشتغال في يومه وأمسه ، رفيع القدر ، شديد البأس ، عز بز النفس ، يهابه الناس ثم قال : إنه كان فيه من التهور المفرط والحدة ما زاد على المعتاد . ومنهم احمد المشهور « بمظلوم ملك » وكان معاماً لأبناء السلطان سليم ، فلما جلس على سر ير السلطنة السلطان مراد الثالث وقتل إخوته الذين كان هذا الشيخ معاماً لهم – فقد قيل إن ااسلطان مراد قتل من إخوته خمسة – أصبح هذا الشيخ منكو بًّا . ثم قلدوه قضاء بيت المقدس ، ثم قضاء المدينة المنورة ، ثم قضاء مكة المشرفة ، ثم عاد إلى القسطنطينية ، وكانت سيرته مرضية . ومنهم عبد الواسع بن محمدابن المفتى أبى السعود ، كان من المدرسين المعروفين وكان يكتب الخط النادر الجميل . ومنهم محمد بن نور الله المشتهر « بأخى زاده » أخذ

عن عرب شلبى ، وعن المولى عبد الباقى ، ولازم خير الدين معلم السلطان سايمان ثم درس بمدرسة خير الدين باشا فى بشكطاش وفى غيرها . ثم تقلد القضاء ، وانتهى بأن صار قاضياً للمساكر ، وكان محراً من محار العلوم ، أنظر أهل زمانه . ومنهم شمس الدين احمد المعروف «بالعزمى» ولد فى القسطنطينية ، وطاب العلم ودرس بالمدرسة الأفضلية ، ثم بمدرسة سنان باشا ببشكطاش . ومنهم المولى محمد المعروف « بصارو كرداوغلى »كان من ملازمى المقتى أبى السعود ، وتنقل فى المدارس الشهيرة . ومنهم المولى خضر بك بن عبد الكريم القاضى ، وكان من المدرسين ، وتوفى وهو مدرس فى بروسة .

قال صاحب الدر المنظوم : « وكان من الغائصين فى بحار العلوم ، غير أنه لايخلو عن القيل والقال ، مطلق اللسان فى الساف ، ومزدر ياً بشأن الخلف ، مع غاية الاعجاب بنفسه ، لطف الله به فى رمسه . »

## السلطان محمد الثالث

وتولى بعد مراد الثالث محمد الثالث ، وكانت أمه من البندقيه ( يافّه ) ولما تو لى محمد الثالث كان له تسمة عشر أخاً فقتلهم جميماً ! ! و برغم هذه الفعلة الفريبة كان حسن المقيدة ، صارماً فى إحقاق الحقوق ، مهماً بتنفيذ الشريعة الفراء ! ! وفى زمانه تولى الأمو ر سنان باشا ، وحسن باشا ، وسيكالا زاده ، وعسفوا الرعية ، وأثقلوا كواهل الاهالى بااضرائب . ولم يقدر السلطان على إصلاح الحال ، وكانت الحرب مستمرة ، وكانت المساكر العثمانية غير موفقة فى بلاد الفلاخ حيث اتفق أمير الفلاخ مع أمير ملدافيا ، وأمير ترا نسلقانيا ، والامبراطو ر وداف الثانى . فزحف سنان باشا واستولى على بخارست سنة ١٩٥٥ إلا أن ميشيل أمير الفلاخ عاد فهزه العثمانيين الذار !! وصار الفلاخيون يتقدمون كل يوم الى الأمام ، ولحن الدولة المثانية لم تكن تستغنى عن بلاد الفلاخ لما كانت تستدرة من أخلافها ، وتنعم به من خيراتها . و بينما تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

هى تفكر فى استرداد بلاد الفلاخ التى ه<mark>ى فى هذا</mark> العصر مصاص مملكة رومانيا مات الأمير ميشيل هذا فتخلصت الدولة العثمانية من شره .

وأما النمسا فكانت جيوشها استولت على «غران» و « ويسغراد» و «بابقشه» و «كليس » فهاجت خواطر العثمانيين جداً ، واضطر السلطان أن يخرج بنفسه الى الحرب سائراً على خطة أجداده الأوائل . فوقع المصاف فى سهل «كير ستس » فى ٢٦ اكتو بر ١٥٩٦ ودارت الدائرة على النمسويين والمجر ، وخسر وا خمسين الف مقاتل فى تلك الموقعة ، إلا أن العثمانيين لم يحسنوا الاستفادة من هذا الظفر العظيم . وفى سنة تسليم البلدة فرفض ، ولما وقع فى أيدى المسويين قطعوه إرباً ! والتجأ ثلاثمائة من العثمانيين الى القلمة ، ولما وقع فى أيدى المسويين قطعوه إرباً ! والتجأ ثلاثمائة من العثمانيين الى القلمة ، و وضعوا النار فى البار ود فانفجر مخزن البار ود ، وقتل فيه المجانيين الى القلمة ، و استولى النمسويون بعد ذلك على « ساتو رجى باشا » و « يايا » وانكسر حافظ أحمد باشا فى « نيقو بوايس » ثم فى « بود » . فزحف الصدر الأعظم ابراهيم باشا وانقذ « بود » واستولى على « كانيشة » سنة الصدر الأعظم الراهيم باشا وانقذ « بود » واستولى على « كانيشة » مائم المائية م و استعمل الراهيم باشا حسن السياسة مع الصرب والفلاخيين ، فانقادوا الى الطاعة .

وأما حالة السلطنة فى الداخل فقد كانت من أسوأ ما يكون ، فلم تكن تسكن ثورة فىجهة حتى تثور ثورة فىجهة أخرى.وأهمها ثورة «قره يزيدجى عبدالحليم » فى الأناضول ، وكان استولى على « أورفه » ثم اتفق مع أخيه الدلى حسن والى بغداد وادعى السلطنة . ولم تتغلب الدولة عليه إلا بعد جهاد طويل ، وثار والى ديار بكر ، ووالى الشام ، ووالى حاب ، ووالى كوتاهيه ، ووالى بغداد الدلى حسن المذكور ؛ فتغلبت الدولة عليهم بعد عناء لا يوصف . ونقلت والى بغداد الى بوسنه . ولكن أوجاق السباهية ثار على الحكومة بسبب تأخر أر زاقه ، ولو شاركه أوجاق الانكشارية لقلبوا الحكومة والسلطان مماً ، ولحن الانكرة على الأمانة . وفي أثناء ذلك مات محمد الثالث .

## السلطان احمد الأول

وخلفه ابنه احمد الأول وهو لم يتجاو ز الرابعة عشر من العمر ، وكانت السلطنة منهوكة القوى بكثرة الفتن ، وهى تحارب النمسا فى أو ربا ، والعجم فى آسيا ، لأن الشاه اسماعيل كان أعلن الحرب ، واسترجع تبريز ، و وان ، و إيروان ، بينما العصاة فىأ كثر بلاد الاناضول قد رفعوا ر ۋ وسهم ، وفى ذلك الوقت عصى الأكراد تحت قيادة « جان بولاد » فى حلب ، وعصى الدر و ز الذين تحت قيادة الأمير « فخرالدين العلى » فاسترضى مراد باشا الصدر الأعظم جماً من رؤساء العصاة ، وأرسلوا جان بولاد والياً على « طمشوار » فى البلقان . وأرضوا « قلندر أوغلى » بولاية أنقرة فرفضت أنقرة ، قبول الثائر فعاد الى العصيان . فزحف اليه مراد باشا فهزمه . وأرسل من فتك « بموصلى شاويش » وهو من رؤساء العصاة ، كما أنه استجلباليه يوسف وفر الأمير فحر الدين الذى كان عاصياً أيضاً . فلما حصل فى يده خنقه . وفر الأمير فر الدين الماى إلى البادية ، والحلاصة أن مراد باشا أتى بخوارق العادات من الحزم والدهاء حتى استأصل جرائيم الفتن التى كادت تقضى على كيان السلطنة . من الحزم والدهاء حتى استأصل جرائيم الفتن التى كادت تقضى على كيان السلطنة . من الحزم والدهاء حتى استأصل جرائيم الفتن الته من قلب الما تمر في بعوارق العادات العثمانية ، فاقبوه بمجدد السلطنة . وما انتهى من قلب الداخلية حتى وجه همته من الحزم والدهاء حتى الما مادات العلوم . ومن الحزم والدهاء حتى استأصل جرائيم الفتن الى كادت تقضى على كيان السلطنة . العثمانية ، فلقبوه بمجدد السلطنة . وما انتهى من قمع الفتن الداخلية حتى وجه همته من الحزم والدهاء حتى المانة .

ومن أغرب الأمور أن هذا الشيخ قام بجميع تلك العزائم والمظائم وهو فى سن التسمين – أى كان أسن من موسى بن نصير يوم فتح الأندلس – ولكن أثر فيه التعب ، وفى ٥ آب ١٦٦١ انتقل إلى رحمة باريه . فاستدعى السلطان أحمد للصدارة الوزير نصوح باشا والى ديار بكر ، فمقد الصلح مع العجم ، وأعاد لهم البلاد التى كانت الدولة أخذتها منهم . فأما من جهة النمسا فانه كان وقع بينها و بين المجر خلاف نفع العثمانيين ، و بايع المجر ملكا اسمه « بوسكاى » فدخل تحت حاية السلطان و زحف لالا محمد باشا ميترجع « غران » و « و يسغراد » و « و يسپر يم » . تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

تحارب النمسا . وكانت الدولة مضطرة إلى الصلح تطنى نيران الفتن المشتملة فى الأناضول فانمقدت بين الدولة و بين النمسا معاهدة « سيتفاتو روك Sitvotorok » سنة ١٦٠٦ فنزلت الدولة عن الجزية السنوية التى كانت تدفعها لها النمسا وهى ثلاثون ألف دوكة ، واكتفت بقبض مائتى الف ريال غرامة حربية . وأعاد كل من الفريقين الأسرى الذين فى يده ، و بقيت للدولة « غران » و « ايرلو » و « كانيشة » . و بقيت فى يد النمسا « راب » و « كو مورنو » وهذه الماهدة هى أول معاهدة حصلت بها المساواة بين الدولة العثمانية والدول الأور بية ، لأنه إلى حد ذلك الوقت الأور بيين جُزَى سنوية ، و إتوات متنوعة : و بهذه الماهدة حصلت ترانسالغاني على نصف استقلال وتخلصت مملكة المجر من دفع الجزية عن القسم الذى لم يكن العثمانيون يحتلونه .

ومن خصائص تلك المعاهدة أن الدول المسيحية أمكنها أن تناقش الدولة العثمانية فى كيفية تحرير الصك ، وقبل ذلك كانت الدولة تملى مثل هذه المعاهدات باللغة التركية ، وتبلغها أعداءها ، وكان عليهم أن لايراجعوا فيها . وبالاختصار كانت هذه المعاهدة أعظم إرهاص بين يدى تقهقر آل عثمان .

هذا وقد رفض أهالى ترانسيلڤانيا الدخول فى طاعة الممسا ، فرجع الباب العالى مما تقرر فى المعاهدة ، وزعم أن «بوسكاى» لم يكن له حق بالتصرف بالامارة بدون رضى الأهالى فولى أمراء آخرين من قبله منهم « بيتلنغابور » وكان من أشد أعداء النمسا ، فاعترضت النمسا على ذلك ، فأجاب الصدر الأعظم بأن المتاركة غير شرعية ، لأنه لم يكن وقع عليها مفتى السلطنة . فثارت إمارة « مولداڤيا » وطرد الأهالى « طومزه » الأمير الذى كان من قبل الباب العالى ، إلا أن اسكندر باشا جاء فقمع الثورة ، وأعاد طومزه إلى مكانه . ثم نشبت الحرب فى تلك المدة بين الدولة وامىانيا ، وجاءت سفن فرسان مالطة وصارت تعيث فى سواحل الدولة ، وغنمت أساطيل الطليان عدة سفن حربية عثمانية ، فوجهت الدولة قوتها البحرية إلى البحر المتوسط ، وانتهز القوزاق هذه الفرصة ونزلوا فى سينوب ونهبوها . فغضب السلطان على الصدر الأعظم نصوح باشا وأمر بخنقه . وفى سنة ١٦٠٤ تجددت العهود التى كانت بين الدولة وفرانسا ، ور بمازيد فيها وشددت الدولة فى منع الأعمال القرصانية فى البحر المتوسط ، وعزلت والى تونس ، وخنقتوالى الجزائر ، ثم تجددت العهود بين الدولة و بولونيا وتعهدت بولونيا بمنع القوزاق من الغارة على مولداڤيا ، كما تعهد الباب العالى بمنع التتار من الغارة على بولونيا . وفى سنة ١٦٦٢ انعقدت معاهدة تجارية بين هولاندة والباب العالى .

وفى ذلك الوقت ظهر التبغ بواسطة الهولانديين ، فأفتى شيخ الاسلام بمنعه بحجة أنه من الخبائث على نحو ما يذهب إليه اليوم الوهابية ، وأتباع الطريقة السنوسية أيضاً . ولكن الشعب ثار بالمفتى وقالوا إنه لا يوجد تحريم للدخان فى الكتاب أو السنة ، فمن أين للمفتى حق تحريم ما لم يرد على منعه نص ؟ فاضطر المفتى إلى إلغاء فتواه . وكان السلطان أحمد الأول قد بلغ رشده وظهرت مناقبه ، فكان عادلا كريماً محود السيرة ، معتنياً بأمر الملكة ، وكان موصوفا بالتقوى والورع ، أهدى نفائس نادرة إلى الحجرة الشريفة النبوية ، ولو لم يكن له علة إلا أن رئيس الخصيان فى القصر السلطاني كان فى زمانه صاحب الأمر والنهى ! يولما مات السلطان أحمد الأول سنة ١٦٠٧ كان ابنه عثمان فى سن الثالثة عشرة .

## السلطان مصطفى

فرجحت الأمة مبايعة السلطان مصطنى أخى السلطان أحمد، وفى زمن السلطان أحمد هذا أجلى الأسبان بقية مسلمى الاندلس الذين كانوا أكرهوا على التنصر لكنهم لبثوا مسلمين في الباطن ، وسبب ذلك أن هؤلا. أرسلوا وفداً إلى السلطان أحمد يستغيثون به ، نخاف ملك اسبانيا من الدولة العمانية فقرر إجلاءهم ودخل منهم ألوف إلى فرانسا ، فأرسل السلطان أحمد إلى هنرى الرابع ملك فرانسا يطلب منه ارسالهم إلى بلاده و بلاد الاسلام ، فنى الحال اركبوهم السفن إلى بلاد الاسلام .

وفى بداية زمن السلطان مصطنى وقعت حادثة كادت تشعل الحرب بين الباب

٢٤٠ تُعليقات الأمير شكيب على أبن خلدون

العالى وفرانسا ، وذلك أن أميراً من أمراء بولونيا كان معتقلا فى الأبراج السبعة بالقسطنطينية ، ففرمنها بمساعدة أحدكتاب سفارة فرانسا ، فقبضت الدولة على السفير واعتقلته ، ووصعت مأمو رمى السفارة تحت الاستنطاق ، ولبثوا في الاعتقال أر بعة أشهر . فأرسلت فرانسا تتهدد بالحرب وتطلب التعو يضات ، فلم يصل معتمد فرانسا إلى الأستانة حتى كان العثمانيون خلعوا السلطان مصطنى .

السلطان عثمان الثاني

و بايعوا السلطان عثمان الثانى ابن أخيه ، فكانت مدة مصطفى ثلاثة أشهر فقط . واعتذرت الدولة لفرانسا ، وكتب السلطان والصدر الأعظم ، وقبطان البحر كتاب اعتذار إلى لويس الثالث عشر ، وانتهت المسألة . وفى ذلك الوقت وقع خلاف بين الدولة و بولونيا من أجل مسائل تتعلق بترانسلڤانيا ، فأجمع السلطان على غزو بولونيا ، وكان ينوى ذلك حتى يتمكن من منع تجاوز الروسيا الى كان قد بدأ أمرها يستفحل . فزحفت الجيوش العثمانية وقطعت نهر « دينستر » وحملت على الجيش البولوني حملات شديدة لكنها لم تقدر عليه ، فلما رأى العثمانيون عقم هذه الحرب وكان البولونيون فى وجل شديد من الهزيمة ؛ انعقدت معاهدة الصلح فى الحرب وكان البولونيون فى وجل شديد من الهزيمة ؛ انعقدت معاهدة الصلح فى

وفى ذلك الوقت حصلت مؤامرة فى فرنسا على الدولة العمانية يرأسها كارلس الثانى الملقب « بكارلس دوغنزاغ de gauzague » وزعوا أمهم ير يدون الاستيلا. على القسطنطينية ، وكان منهم البرنس « دوكليف de Cleves » التى كانت جدَّتُه « مرغريت باليولوغ » من سلالة الامبراطور « اندرونيك باليولوغ » فبدأ هؤلا. الأمراء بالسعى لدى امبراطور ألمانيا ، وملك اسبانيا ، حتى يعضداهم فى هذه الحرب الصايبية ، وأرسلوا يوقدون نيران الفتن فى بلاد العرب وكرواسيا ، ودالماسيا ، والبانيا ومكدونيا . وفى ٨ سبتمبر ١٦٦٤ حصل اجماع حضره زعماء من الصرب ، والهرسك والبشناق ، والدالماسيين ، فى أرض القبيلة الألبانية الـكاثوليكية المسماة « بكوتيجى» وكان في هذا الاجتماع بطر يرك الصرب وكثير من الأساقفة ، وتقرر إدخال أسلحة وأعتدة من البحر إلى أرض الجبل الأسود وتوز يعها على القبائل الألبانية ، وأن تثور هذه القبائل و ينضم إليها الصر بيون ، وقدروا أن عدد الثوار لن يقل عن اثنين وأر بعين ألف مقاتل ، منهم اثنا عشر ألفاً من الفرسان ، وأنهم يدهمون المدن مثل « قالونة » و « شقودرة » و «كاستانوڤو » قبل أن يتنبه الترك للمكيدة .

و بلغ الخبر أمراء مولدافيا والفلاخ فوعدوا بأنهم بمجرد اشتعال الثورة يمبر ون نهر الطونة بجيوشهم و ينضمون إلى الذوار المسيحيين ، وكان كارلس الثانى دوغنزاغ قد شرع بتكتيب كتائب من فرانسا ، وفى بناء سفن حر بية على نفقة نفسه ! وتبرع البابا بمبلغ مائتى ألف ذهب لهذه الحرب ، و بتقديم ألنى مقاتل فى عشر سفن ! ووعد ملك اسبانيا بستمانة ألف ذهب ، وعشرين سفينة ، ووعد فرسان مالطة بست سفن وتعهد اليونان بالدخول فى هذه الثورة ، وانفق الكاثوليك والارثوذ كس من يونانيين وألبانيين ، وصرب ، و بلغار ، وتعاهد الاساقفة على ذلك . وكان الرأى العام فى فرنسا مائلا جداً إلى اصلاء هذه الحرب الصليبية على المسلمين ، ونشر «سافارى دو بر يڤ» مائلا جداً إلى اصلاء هذه الحرب الصليبية على المسلمين ، ونشر «سافارى دو بر يڤ» مائلا جداً إلى اصلاء هذه الحرب الصليبية على المسلمين ، ونشر «سافارى دو بر يڤ» مائلا جداً إلى اصلاء هذه الحرب الصليبية على المسلمين ، ونشر «سافارى دو بر يڤ» فرانسا ، أو فى الأساء ، أو فى بولونيا ، أو فى ايطاليا ، إلا أن كل هذا توقف من نفسه فرانسا ، أو فى الأسا ، أو فى بولونيا ، أو فى ايطاليا ، إلا أن كل هذا توقف من نفسه وحبط العمل ، و يقال : إن الأسطول الذى كان أعده كارلس دوغنزاغ المسمى «بدوك نيڤير » احترق بسبب لايزال مجهولا ، واضمحلت هذه المسألة من ذلك الوقت .

وقد أشرنا فى حواشى « حاضر العالم الاسلامى » إلى هذه المؤامرة الصليبية فى جملة المائة مشروع التى انتمرت بها أوربا على الاسلام في مدة ستمائة سنة ، فمن شا فليراجع ذلك هناك .

وكان السلطان عُمان قد صمم أن يتخلص من أوجاق الانكشارية ، و يستبدل به جيشاً يكون أطوع للسلطنة منه . فعلم الانكشارية بذلك وثاروا به ، وعينو (17 ــ تعليقات) تعليقات الا مير شكيب على ابن خلدون

داود باشا صدراً أعظم ، وخلعوا السلطان وساقوه إلى الأبراج السبعة ، وهناك قتلوه في ٢٠ مايو سنة ١٦٣٢ . وهو أول سلطان قتل في الدولة العثمانية .

## السلطان مصطفى ثاني مرة

وتولى مكان السلطان عثمان عمه السلطان مصطنى فما مضى يومان على مبايعته حتى ثار السباهية بداود باشا وطالبوه بدم السلطان عثمان ، فقال لهم : إنه ما قتله إلا بأمر السلطان مصطنى ، فلم ينفعه هذا العذر وأسقطوه من الوزارة ، وصارت الحكومة ألعو بة فى أيدى المساكر ، حتى يقال إنهم أسقطوا ستة صدور عظام فى مدة الخسة عشر شهراً التى تولاها مصطنى ، وصارت الأمور فى نفس الأستانة أشبه بالفوضى وعصى باشا طرابلس الشام فطرد الانكشارية من بلده ، وعصى باشا ارضروم وزحف إلى أنقرة وسيواس وعذب من سقطوا فى يده من الانكشارية ، وانضمت بلدان كثيرة فىالاناضول إلىالثواركرها بالانكشارية ، وأراد العلما. أن يوقفوا الانكشارية عند حدهم فلم يفلحوا ، وأخيراً تولى الصدارة على باشا فرأى أنه لا يستتب النظام السلطان عثمان .

# السلطان مراد الرابع

وكان مراد مراهقاً لم يتجاوز اثنتى عشرة سنة من العمر ، فلذلك بتى السباهية والانـكشارية يسرحون و يمرحونكما يشاؤون ، و يعسفون الأهالى باسم السلطان . واستفادت العجم من هذه الحالة فتجاوزت على ملك آل عثمان ، و زحف الشاه

والمسادف النجرم من مناه المان اللائة أشهر ، وعذب أهل السنة ، وشنق نو رى عباس على بغداد وفتحها بعد حصار ثلاثة أشهر ، وعذب أهل السنة ، وشنق نو رى افندى قاضى بفيداد ، وعمر افندى خطيب الجامع الأعظم . وكان والى بغداد فى الاصل ضابطاً من ضباط الشرطة اسمه « بكير آغا » فعصى الوالى وأراد أن يستأثر هو بالولاية واعصوصب حوله جماعة على شاكلته ، فتغلب عليه حافظ باشا وكاد يوقع به ، فأرسل بكير آغا الى الشاه عباس ليأتى الى بغداد فيسلمه البلد ، فلما جاء الشاه عباس وطلب مفاتيح بغداد وجد بكير آغا قد صالح العثمانيين على شرط أن يكونوالياً فالتزم الشاه عباس أن يحصر بغداد ، وأخذ يغاديها القتال و يراوحها ، ولم يتمكن منها إلا بخيانة ابن بكير آغا الذى وعده الشاه عباس بأن يجعله والياً محل أبيه . فلما فتح الشاه عباس بغداد بتى يعذب بكير آغا سبعة أيام ، ثم وضعه فىز ورق مطلى بالقطران الملتهب ، وتركه فى دجلة ، ثم قتل ابنه الذى خان أباه !

ولما وصل خبر سقوط بغدداد الى السلطان مراد الرابع ، حاول على باشا الصدر الأعظم إخفا، الخبر عن السلطان ، ولكن المفتى أسعد افندى أخبره بالحادثة . فصدر أمر السلطان بقتل الصدر ، وعين مكانه « شركس محمد » وسرحه بجيش لقتال أباظة والى أرضروم الذى عصى الحكومة ، وأخذ يقتل الانكشارية فى كل سهل وجبل . فزحف البه القائد حافظ باشا وهزمه ، ثم صالحه على أن يبتى والياً على أرضروم ، وفى أثنا. ذلك مات الصدر الاعظم محمد باشا ، فتولى مكانه « حافظ باشا » و زحف الى بغداد لطرد العجم منها ، فما زال الانكشارية يثورون عليه حتى اضطر الى ترك حصار بغداد ، وانكفأ إلى الموصل ، ثم إلى ديار بكر . وعاد الانكشارية إلى النورة ، فعزل السلطان حافظ باشا وولى مكانه خايل باشا ، فزحف هذا ليأخذ أباظة والى أرضروم بغداد ، وانكفا إلى الموصل ، ثم إلى ديار بكر . وعاد الانكشارية إلى النورة ، فعزل ولكنه عوضه من أرضروم بولاية بوسنة .

وبقيت الثورات تتوالى فى وسط السلطنة ، والحالة تسو. ، ولكن الله فرج عن الدولة العثمانية بموت الشاه عباس أكبر سلاطين الدولة الصفوية . فخلفه ابنه وكان شابا غراً ، فزحف خسرو باشا إلى العراق وهزم جيوش العجم ، لكنه لم يقدر على فتح بغداد برغم مهاجماته الكثيرة لها، ورجع خسرو باشا إلى الموصل ، فردً السلطان إلى الصدارة حافظ باشا الذى لم يكن عنده مثله فى كفايته .

فلما علم العسكر أن السلطان عزل خسرو باشا ثاروا على السلطان وتقاضوه رأس حافظ باشا ، وكان المحرك للعسكر على هذا العمل هو خسرو باشا نفسه . فأذنالسلطان ۲٤٤ تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

للمساكر فى الانصراف من العراق أملا بتسكينهم ، فلما وصلوا إلى الأستانة أزدادوا تمردآ وعجموا على القصر ففتح السلطان لهم الأبواب ، واستدعى اثنين من الانكشارية واثنين من السباهية ، وقال لهم قولا ليناً لعلهم يتناهون عن غيهم ، فلبثوا مصرين على أخذ رأس حافظ باشا ، فبذل حافظ باشا نفسه لأجل راحة مولاه ، وخرج إليهم حتى قتلوه طمناً بالخناجر ، ولكن لم يسقط رخيصاً برغم شيخوخته ، ولم يقتل إلابعد أن قتل مهم عدة . وسكنت ثورة المسكر مؤقتاً ، ولكن السلطان لم ينس عصيانهم ونادوا بخلع السلطان مراد . وكان متولى كبر هذه الأور بخنقه . فثار المسكر مرة ثانية ونادوا بخلع السلطان مراد . وكان متولى كبر هذه الثورة رجب باشا ، فظهر في ونادوا بخلع السلطان مراد . وكان متولى كبر هذه الثورة رجب باشا ، فظهر فى مذه الحادثة أن السلطان الشاب كان بطلا غشمشما ، فانه أمر حالا بقتل رجب باشا مذم الحادثة أن السلطان الشاب كان بطلا غشمشما ، فانه أمر حالا بقتل رجب باشا معذه الحادثة أن السلطان الشاب كان بطلا غشمشما ، فانه أمر حالا بقتل رجب باشا مع أر يعتم على رؤوس الثورة ، فماط فى إنفاذ الأمر السلطان م يأمر الساهية مع أر بعة من رفاقه وجاء الماني الأعظم يخوف السلطان من أحد آغا قائد السباهية مع أر بعة من رفاقه وجاء الماني الأعظم يخوف السلطان من علم المان يقالي العليا، فقتله ، فعلمت الساطان أن على رأسها رجلا غير الراحل المان يقاله مع أر بعة من رفاقه وجاء الماني الأعظم يخوف السلطان من أحد آغا قائد السباهية مع أر بعة من رفاقه وجاء الماني الأعظم يخوف السلطان من ماقية استخفافه بغضب العليا، فقتله ، فعلمت السلطان أن على رأسها رجلا غير الرجال الذين عرفتهم إلى ذلك العليا. فلم معلم المانية أن على رأسها رجلا غير الرجال الذين عرفتهم إلى ذلك

وكان الأمير « فخر الدين المعنى » أمير لبنان ثار بالدروز على الدولة ، وعقد معاهدات مع بعض الدول الأوربية ، ولما لم يقدر على مقاومة الدولة جا، إلى فلورانسة من إيطاليا ، ثم بعد أن أقام عدة سنوات فى فلورانسة فى خبر يطول شرحه ، ولا يسعه هذا المختصر ؛ زحف إليه « الكوجك أحمد باشا » بجيش جرار ، و بعد وقائع شديدة دارت الدائرة على الأمير فخر الدين ، وقتل ابنه الأمير على ـ وكانت أم الأمير على أرسلانية ـ فى واقعة حاصبيا ، فالتجأ الأمير فخرالدين إلى مغارة فى جبل الشوف اسمها « شقيف تيرون » و يقال لها اليوم « قلمة نيحا » . وهى كهف عظيم فى بطن جبل أشبه بالحائط لا يمكن الرقي إليه من الأسفل ، ولا النز ول إليه من سطح الجبل ، ولا العبور إليه من الجانبين ! و إنما يدخلون إليه من أحد الجانبين زحفاً على البطن واحداً ورا، واحد ، على صخرة ضيقة مشرفة على الوادى لا يمكن الانسان أن يمر بها واقعاً .

وقد دخلت أنا بنغسى زحفًا على هذه الصورة إلى هذا الكهف الذي كان يلجأ إليه المصاة في كل حين ؛ وكان ممن لجأ اليه الضحاك بن جندل الخارجي في أيام الحروب الصليبية ، وهذا الـكهف يسع نحواً من خمسمانة مقاتل ، وليس فيه ماء نبع ولكن آبار تجرى اليها مياه تحت الأرض بأنابيب من عين يقال لها «عين الحلقوم» كانت في ذلك الوقت مطمورة ، فلما جاء الكوجك أحمد باشا ورأى استحالة الوصول إلى الـكهف ، لأنه لا يؤتى لا من فوق ولا من أسفل ، ولا من عن أيمانه ولا من عن شمائله ، سأل عن مشرب أهل الكهف ؟ فقيل له إن الماء يجرى تحت الأرض ، ولـكنه غير معلوم أصله ، ولا مكان جريه . فأتى القائد المذكور بخيل تركها عدة أيام عطاشاً ، فلما أفلتها على سطح الجبل وهي عطاش شرَّت رائحة الما. فصارت تضرب بأرجلها على الأماكن التى كان الماء يجرى تحتها ! فعلم الكوجك أن الما. هو هناك، فأمر بحفر الأرض حيث كانت الخيل تضرب بأرجلُها ، فوجد أنابيب الماء ، فلم يقطع الما. لا نه لو قطع الما. والآبار التي في الكهف ملاً ي لبقي الأمير فخر الدين قادراً على الامتناع مدة طويلة ، فذبح الكوجك بقراً في مجرى الماء فجرى دماً إلى الآبار . وفي أحد تلك الأيام قام الأمير فخر الدين صباحاً فقال له جماعته : تعال فانظرالآبار ، فنظر فاذاهىدم ، فأمرالجند الذين معه بأن يخرجوا و يستسلموا للقائد ، وفي جوف الليل دلّى نفسه هو ومدبر أموره « أبو نادر الخازن » ومعهماخادم وذلك من الكهف إلى أسفل ، وهو علو خمسين متراً ، ومن هناك ذهب إلى كهف آخر يشابه « شقيف تير ون » واسمه « مغارة جز ين » فأرسل الـكوجك أحمد باشا جماعة نقبوا الصخور من تحت المكمف الثانى وما زالوا يحشونها بالبارود ويقطعون منها جانباً بعد جانب حتى أوشكوا أن يصلوا إلى المغارة ، فاضطر الأمير فخر الدين أن يستسلم إلى الكوجك أحمد الذي أرسله إلى الأستانة مع أولاده الثلاثة منصور وحيدر، و بلك .

فلما وصل الأمير فخر الدين إلى الأستانة قال للسلطان : إننى مظلوم ، ولم أبن القلاع إلا حماية من الأعداء ، ولم أحارب إلا من كان عاصياً للدولة ، وقد أمنت تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

طريق الحج ، ومنعت الاعراب عن التعدى ، وأديت الأموال الأميرية ، وأيدت الأحكام الشرعية ، فعفا عنه السلطان . إلا أن الأمير «ملحم المدى» جمع رجالا من حزبه القيسية ونهض لقتال الأمير « على علم الدين » الذى كانت الدولة ولته جبل الشوف ، فنهض الأمير على لقتاله ومعه اليمنية ، فجرى بينهم قتال دارت فيه الدائرة على اليمنية ، فكتب الكوجك أحمد باشا للسلطان بأن هذه المشاغبات كلها هى من دسائس الأمير فخر الدين ، فصدر أمر السلطان بقتله مع أولاده ، وذلك ۳ مايو وعاش زمناً طويلا . وكان عمر الأمير فحر الدين يوم قتل انتين وخلين مايو وعاش زمناً طويلا . وكان عمر الأمير فحر الدين يوم قتل اثنتين وخسين سنة ، وكان قصير القامة طويل الباع ، على الهمة ، استولى على معظم سورية ما عدا دمشق هذا ولقد تمكن السلطان البر ، وكان عنده جيش دائم ٢٢ ألغاً .

وهدأت الأحوال فى زمانه ، وزحف لقتال المجم على رأس جيش جرار . و بينما وهدأت الأحوال فى زمانه ، وزحف لقتال المجم على رأس جيش جرار . و بينما كان زاحفاً كان يأتى من الصرامة أعمالا توقع الرعب فى قلوب الذين تحدثهم أنفسهم بالانتقاض ، وفى طريقه استولى على قلمة « أريوان » ثم على قلعة « تبريز » وأحرقها ثم عاد إلى القسطنطينية يستريح من وعثاء السفر ، فما كاد يستقر به المقام حتى رجع الايرانيون فحشدوا واسترجعوا أريوان وكسروا العثمانيين فى صحراء ميربان . ونجع الايرانيون فحشدوا واسترجعوا أريوان وكسروا العثمانيين فى صحراء ميربان . الجند ، ونزل بنفسه يقاتل فى الخنادق ! وكان معه الصدر الأعظم ، فلما حمل العسكر العثمانى كان السلطان والصدر الأعظم والوزراء يقاتلون بأنفسهم كسائر العسكر وأصابت الصدر الاعظم « طيار محمد باشا » رصاصة برأسه فسقط قتيلا ، وأخذ السلطان مراد بغداد عنوة على أثر حملة استمرت ثمانيا وأر بعين ساعة ، ثم انعقد الصلح بين الدولة والعجم على أن بغداد تعود لآل عثان ، وأخذ الصلح بين الدولة والعجم على أن بغداد تعود لآل عثان ، وأن أريوان تعود للعجم الصلح بين الدولة والعجم على أن بغداد تعود لآل عثان ، وأن أريوان تعود للعجم الصلح بين الدولة والعجم على أن بغداد تعود لآل عثان ، وأن أريوان تعود للعجم الصلح بين الدولة والعجم على أن بغداد تعود لآل عثان ، وأن أريوان تعود للعجم الأولين ، ولو طالت حياته لجدد عهد معليان القانونى ، ولكنه بعد أن استولى على الأولين ، ولو طالت حياته لجدد عهد معليان القانونى ، ولكنه بعد أن استولى على بغداد استرسل إلى الشهوات البدنية ، وأدمن شرب الحمر فاعتلت صحته ، و بلغت منه العلة أن صارت الروح فيه ذما. . و بتى يأمر بسفك الدما. ، و يقال إنه بينما كان وصل إلى دور النزع أمر بقتل اخيه إبراهيم ! ! ولكن السلطانة الوالدة أمرت بعدم إنفاذ هذا الحكم ، وقالت له إنه نفذ ، وفى ٩ فبراير سنة ١٦٤٠ أسلم الروح وكان عره تسعا وعشرين منة . وهو الذى أنقذ السلطنة بعد أن كادت تتمزق أيدى سبا بالفتن والثورات وانتقاض الأمراء كل واحد من جهة . فأعاد مراد وحدة السلطنة بشدة حزامته وصرامته ، وأزال كثيراً من المظالم ، وأعادالنظام إلى الجيش . وفى أيامه ازدادت واردات السلطنة وحسنت جباياتها . ولم يكن يعاب إلا فى ظمئه إلى سفك الدما. ؛ فانه كان يتلذذ بالقتل . وكان له عيب آخر ؛ وهو شدة غرامه بالمال ، فكان الدما. ؛ قانه كان يتلذذ بالقتل . وكان له عيب آخر ؛ وهو شدة غرامه بالمال ، فكان لائنه بعد الأخر الم والذهب » ولم يكن يعاب إلا فى ظمئه إلى سفك الدما. ؛ فانه كان يتلذذ بالقتل . وكان له عيب آخر ؛ وهو شدة غرامه بالمال ، فكان لائنه بده الطان ابراهيم ، ولولا وجود السلطان ابراهيم هذا لانقرضت عائلة آل عثان لائنه لم يكن بقى منها غيره .

السلطان ابر اهيم

و بدأ السلطان ابراهيم ملكه بمصالحة النمسا ، ولكن حصلت حادثة أدت إلى الحرب بينه و بينجهورية البنادقة ، وهذه الحادثة من أغرب حوادث التاريخ ، وهى أن رئيس الخصيان فى القصر الذى يسمونه « قيزلر آغاسى »كان عنده فى الحر مجارية حسناه بارعة الجال ، اختيرت لتكون ظئراً للامير محمد بن السلطان ابراهيم ، وكانت هذه الجارية قد حملت ثم وضعت ولايعلم من أين وقع حملها ، فشغف حبها السلطان حى صار يفضل طغلها على طغله ، فوقعت الغيرة فى السراى وكادالسلطان يقتل طغله من شدة شغفه بالجارية وحبه لطغلها ، فلم يجد « القيزلر آغاسى » حيلة أحسن من أن يقصد الحجو يأخذ معه الجارية والطغل .

ومن المعلوم أن فرسان مالطة لم يكن لهم مهمة سوى قطع طرقاابحر على المسلمين فهاجموا الاسطول الذي كان فيه ً « القيزلر آغاسي » فاشتبكت بين الفريقين معركة تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

ووقع «القيزلر آغاسي » قتيلا بعد أن دافع أشدالدفاع عن نفسه ، ووقعت الجار يةوطغلها فى أيدى فرسان مالطة ، فظن الفرسان أن الطغل هو ابن السلطان وبالغوا فى الاعتناء به وبأمَّه ، إلا أنهم عرفوا فيا بعد أن الطفل لم يكن ابن السلطان ، فر بَوه فى الديانة المسيحية ، ونشأ قسيسا وكان يطلق عليه اسم « الاب العُماني Paere ottomani » وكان الناس في أو ربا يعتقدون أنه من ذرية السلطان . ثم إن فرسان مالطة بعد هذه الغنيمة عرجوا على قندية من جزيرة « إقر يطش» ونزلوا على البنادقة هناكفاً كرموهم فوصل هذا الخبر إلى السلطان فجن جنونه، وأصدر أمره بادى، ذى بد، باستئصال جميع المسيحيين، إلا أن شيخ الاسلام عارضه بشدة فتوقف عن إنفاذ هذا الامر وأمر بقتل جميع الافرنج ، فجاء الوزراء وأبدوا وأعادوا حتى أرجعوه عن أمره هذا وحسنوا الاكتفاء بقتل كهنة الكاثوليك،والكمنه رجع عن هذا أيضا . و إنما اعتقل سفراء الدول المسيحية كامهم ، وأرسل يقول لهم : إنه يجعلهم مسؤولين عن الاهانة التي لحقت به ، فأجابه سفرا. البندقية وانكاترة وهولانده بأنه لا يوجد في فرسان مالطة واحد من تبعة حكوماتهم ، وأن جميع فرسان مالطة هم فرنسيس . فهاج غضب السلطان إبراهيم على الفرنسيس ، و بيها هو يريد الانتقام منهم أغراه الصدر الأعظم بغتح جزيرة «كريت» أو « قريطش » وفى ٢٤ يونيو ١٦٤٥ كان الاسـطول العُماني المؤلف من ثلاثمائة وثمانوأر بعين سفينة أمام هذهالجز يرة ، وأنزل إلى «خانيا» خمسين ألف مقاتل ، فجاء أسطول البنادقة متأخراً فأخذوا ثأرهم باحراق « باتراس » و «كورون » و « مورون » وأخذوا خمسة آلاف أسير من العُمَّانيين . فلما اتصل الخبر بالسلطان اشتد غضبه وأصدر أمراً جديداً بقتل المسيحيين في السلطنة ، ورجع المنتى فعارضه أيضاً بشدة . وفتح العثمانيون « ريتمو » و « أبو كورونو » و «كسانو » من مدن « اقر يطش » ولكن امتنعت عليهم « قندية »

وكان السلطان مسترسلا إلى شهواته البدنية ، منقاداً لجواريه الحسان يغعل لهن ما يشأن ، فاستنزفن خزانة السلطنة ، وأسفت الرعية من هذه الحالة التىعليها السلطان وكثر القالوالقيل ، فعزم السلطان على البطش بقواد الانكشاريةوالسباهية ، فتجمعوا وانضم إليهم العلما، وقرروا خلع السلطان ومبايعة ابنه محمد الرابع ـ وهو طغل ـ ووقع ذلك فى ٨ آب ١٦٤٨ وما مضى أسبوع على هذا العمل حتى قام السباهية يطلبون إرجاع السلطان ابراهيم إلى العرش ، فخاف المفتى والعلماء على أنفسهم إذا رجع وجاؤا بالجلاد « قرءعلى » ودخلوا على السلطان ، فأخذ السلطان يستغيث وقال للمفتى: كان يوسف باشا سوّل لى قتلك وأنا لم أقبل منه ، واستحييتك وأنت الآن تريد قتلى أفلا تلوت القرآن وعلمت كيف يكون حكم الظالمين ؟ ! و بينما يقول هذه الكلمات إذ وضع الجلاً دون الحبل فى عنقه وشدوه فأزهقوا روحه .

# السلطان محمد الرابع

و بقى السلطان محمد الرابع على عرشه وهو ابن سبع سنوات ، ورجعت الفوضى كما كانت قبل أيام مراد الرابع على عرشه وهو ابن سبع سنوات ، ورجعت الفوضى كما كانت قبل أيام مراد الرابع ، واضطر العثمانيون لرفع الحصار عن قندية ، وانكسر الاسطول العثمانى فقتل الوزير صوفى محمد باشا بسبب هذه الهزيمة ، وزحف الثوار من الأناضول صوب القسطنطينية ، وقابلهم الصدر الأعظم « قره مراد » فهزموه وكادوا يستولون على الاستانة ؟ إلا أن الخلف وقع بينهم فتفرقوا ، وتحكنت الدولة من الايقاع بهم ، ومن التوار من يستولون على الاستانة ؟ إلا أن الخلف وقع بينهم فتفرقوا ، وتحكنت الدولة من الأيقاع بهم ، ومن الترضاء بعضهم .

وفى سنة ١٦٥١ ثار الانكشارية طالبين عزل شيخ الاسلام « بهائى » لأنه أفتى بجواز الدخان والقهوة ، وكانت الصدور العظام لا تستقر فى الدسوت إلا أياما قلائل . وفى سنة ١٦٥٦ ثار الانكشارية والسباهية بسبب تأخر رواتبهم ، وطلبوا عقاب الوزراء . فاضطر السلطان لارضائهم . ولحسن الحظ كانت النمسا مشغولة بحرب الثلاثين سنة . فلم تقدر أن تسترجع بلاد المجر . ولكن الحرب بين البندقية والدولة العمانية لم تكن سعيدة الطالع للدولة وتغلب الاسطول البندق على الاسطول العمانى بازاء الدردنيل واستولى على « تيندوس » وعلى « لمنى » و بينما الكرب إلى السلول العمانى ولم يقبل العرديني المتولى على المولة وتغلب الاسطول البندق على الاسطول العمانى ولم يقبل الصدارة إلا على شرط إطلاق يده فى العمل فوعدته السلطانة الوالدة بعدم تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

ممارضته بشى. وأول ما بدأ به من الاعمال أنه ألغى الأمر الصادر بقتل سلفه ، ثم ثار المسكر فأنزل بهم المقاب الصارم ، ورمى فى البحر أربعة آلاف جثة . وبدت خيانة من « بطريرك الروم » فشنقه . ثم جدد الحرب على البنادقة بشدة عظيمة واسترجع تيندوس ولمنى . وجاء رسل « شارل غوستاف » ملك السويد يعرضون على الباب العالى محالفة دفاع وهجوم على بولونيا . فرفض الكوبرلى وألتى فى السجن معتمدى أمير ترانسلقانيا « راكوشى » الذى كان تحالف معالسويديين ومع القوزاق على البولونيين . ثم عزله الكوبرلى وأفام مكانه رجلا يونانيا . وانترضت بذلك عائلة ( باسارابية ) التى نبغ منها عدة أمراء . فثار راكوشى على الدولة ، وانتصر فى أول الأمر ، إلا أن الكوبرلى تغلب عليه . ووقعت معارك فى بلاد رومانيا أوقع بها السيحيون بالمسلمين الذين هناك . فزحف الكوبرلى على البولاخ ، وظاهره التار فزحفوا الى مولدا فيا وقبروا الرومانيين ، وأقام والتين ، وأقام مكانه وجلا يونانيا . وانترضت بذلك عائلة والتي و به منها عدة أمراء . فنار راكوشى على الدولة ، وانتصر فى أول و باسارابية التي نبغ منها عدة أمراء . فنار والكوش على الدولة ، وانتصر فى أول المور ، إلا أن الكوبرلى تغلب عليه . ووقعت معارك فى بلاد رومانيا أوقع بها

ثم إن التتار تجاوزوا حدود مملكة النمسا فوقعت الحرب بين النمسا والدولة من أجل ذلك فصارت الحرب بين الدولة من جهة ، والنمسا والبندقية من جهسة أخرى وكادت تقع مع فرنسا أيضا . وكانت امتيازات فرنسا فى المملكة المثمانية مقررة ومسكوكاتها مقبولة ، وما عدا الانكليز والبنادقة فكل الامم لأجل أن تتتجر فى البلاد المثمانية يجب عليها رفع العلم الافرنسي . وكان الفرنسيس لا يؤدون شيئاً من الضرائب فى بلاد الدولة ، وكان قرصان الجزائر لا يقدرون أن يمسوا بسوء السفن الافرنسية، وكان للفرنسى حق اصطياد الصدف في سواحل الجزائر ، وأكثر من وطد هذه الامتيازات لفرانسا هو السفير ، ما الفرنسيس لا يؤدون شيئاً من وطد هذه الامتيازات لفرانسا هو السفير « ساڤارى دو بر يڤ » ولكن بعد انقضاء أيام هذا السفير أخذت المجبة بين فرنسا والباب العالى بالنقصان ، ولا سيا فى زمان

وكان الانكليز والهولنديون أقنعوا السلطان بطردالجزو يت ، وجاء سفير لفرانس اسمه «هنرى دوغورنيه de Gournay» فأساءالسياسة ، فصدرالاً مر بأغلاق كنائس غلطة التي كانت تحتحماية فرانسا ، و بمنع الفرنسيس من حمل السلاح ، و بأجبار<sup>م</sup> على دفع الرسوم والضرائب . ثم إن الأروام فى القدس الشريف حصلوا على الاذن مجراسة الأماكن المقدسة ، وقد كانت من قبل فى أيدى الفرنسيسكان . وأخذ قرصان الجزائر يعتدون على مراكب الفرنسيس ، وانضم إلى ذلك أن سفير فرانسا عند ما تولى الصدارة « محمد باشا الكو برلى » لم يقدم له الهدايا المعتادة ، وقد كانت هذه سنة متبعة ، ثم رأى السفير الموسيو « دولا هاى » أن هذا الصدر الأعظم طالت أيامه ، فقدم له الهدايا اللازمة وعوض ما فرط ، ولكن كانت سخيمة الصدر الأعظم تمكنت من قلبه ، فصار يترصد الفرصة ليوقع بين فرانسا والدولة

وكانت الحرب لا تزال مشتعلة بين البنادقة والدولة على « اقر يطش » . وفي سنة ١٦٥٩ جاء افرنسي اسمه « ڤيرتامون » إلىالصدر الأعظم وسلمه رسائل واردة من جيش البنادقة فى قندية باسم المسيو « دولاهاى » سفير فرانسا فى الاستانة وكان هذا الافرنسي خائناً لقومه ، فسنل السغير عن ذلك وكان طريح الفراش بمرض الحصى، وكان الصدر الأعظم وقتئذ في أدرنة ، فأرسل السفير ابنه ينوب عنه فبينما كان الصدر الأعظم يسأل ابن السفير عن معنى هذه المكاتيب لأنها كانت محررة بالأرقام ؛ أجابهالولد بغلظة ، فأمر الصدر بحبسه وقال : لا نتحمل من ابن سفير ما يجوز أن نتحمله من سفير ! فقام السفير من فراشه وذهب إلى أدرنة يحاول تخليص ابنه، فسأل الصدر السفير عن معنى هذه المكاتيب ؟ فأبي السفير أن يجيب بشي. فبقي الولد في الحبس ، وأرسل الكردينال « مازار ين » المار يشال « بلونديل »ومعه مكتوب من ملك فرانسا إلى الساطان يطلب فيه عزل الصدر الأعظم ، فلم يلتغت الكوبرلى لمعتمد فرانسا ، ولا أذن له عقابلة السلطان . فتحمل الكردينالمازار ين هذه الاهانة ، وانتقم لفرانسا بارسال متطوعين يساعدون البنادقة في « اقر يطش » وكان أمر الكو برلى يغلظ يوماً فيوماً ، وكما ازدادت سنه علواً ازداد بطشاً وعتواً . وحصلت بعض فتوق فى أيامه فسدها بدهائه وحزمه ، وأطفأ ثورة حصلت في مصر وقبل أن مات سأله السلطان عن الشخص الذى يليق بأن يخلفه ؟ فأشار عليه بابنه « أحمد باشا الكو برلى » وكان كما بيه في الدها. والحزم .

تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

ولما تولى هذا الصدارة عرضت ا<sup>لن</sup>سا والبنادقة الصلح فلم يجب أحمد باشا الكو برلى هاتين الدولتين إلى الصلح ، وزحف وعبر الطونة عند « غران » وهزم الكونت « دوفورغاكس » وضيق الحصار على بلدة نوهيزل Neuhoesel وهي أمنع معقل فى بلاد المجر كان يقال إلها لا تؤخذ ففتحها الكو برلى عنوة بعد حصار ستة أسابيع ثم عاث الجيش العمانى فى المجر ، ومراغية ، وسيليسية ، وسحب فى رجوعه ثمانين ألف أسير فاستغاث الأمبراطور ليو بولد صاحب النمسا بدول النصرانية ، فدعا البابا جميع النصارى إلى حرب صليبية .

وكان « لويس الرابع عشر » غير ناس الاهانة التي لحقت بسفيره ، فوعد بتجهيز ستين ألف مقاتل لحرب الترك ، وأرسل بالفعل ثلاثين ألفاً بقيادة الكونت دوكليبي de Coligny » وتطوع في هذا الحيش أكثر أ بناء بيوتات الشرف في فرانسا وكان الكو برلي قد استولى على « سيرين قار » و «كورمورن » الصغرى ولكن عندما وصل جيش الفرنسيس صارت الحرب سجالا ، وقطع الكو برلي الأمل من محو قوة النمسا . فعقد الكو برلى الصلح المسمى بصلح « قازقار » سنة ١٦٦٤ ووقع الاتفاق على أن ترانسلقانيا لا يكون فيها عثمانيون ولا نمسويون ، وأن يتولاها أمير تحت سيادة السلطان ، وفي الولايات المجرية السبع يكون منها ثلاث للنمسا ، وأر بع للدولة المثانية . و بقي الفرنسيس في البحر المتوسط يتجاوزون على سواحل الدولة و يتعرضون لمراكبها ، فاشتد غضب الأتراك ونادوا يا للثارات .

وكان فى فرانسا الوزير «كولبير Colbert » لا يرى فى هذه العداوة خيراً فأرسل ابن المسيو لاهاى لأجل السعى فى الصلح ، ولم يكن هذا الاختيار فى محله لأنه هو الذى أغلظ القول لمحمد باشا الكو برلى وأمر هذا بحبسه ، فلما وصل لاهاي الصغير وقابل الكو برلى الصغير اختصا فى الكلام فسمع لاهاى من الصدر الأعظم كلاماً مهيئاً ، فخرج مغاضباً وقال للصدر إنه سيغادر القسطنطينية ، فلما وصل عند الباب قبضوا عليه وحبسوه . ولما بلغ الخبر السلطان أمر باطلاق لاهاى واسترصائه ولكن الكو برلى رفض تجديد امتيازات الفرنسيس ، ومنعهم من المرور بالبحر

101

404

الأحمر ومصر في تجارتهم مع الهند، وأذن في ذلك للانكليز والجنويين . فأخذ الفرنسيس يوالون النجدات لجزيرة « اقر يطش » وكان الحصار على قندية ، فركب أحمد باشا الكو برلى بنفسه وضيق الخناق على تلك البلدة ، وأقبل فرسان مالطة وأكثر أبناء النبلاء فى فرانسا ينجدون قندية إلا أنهم انكسروا فى واقعة حاسمة وتركوا ميدان القتال منصرفين إلى بلادهم . فازداد ضغط الأتراك على تجار الفرنسيس فأرسل لويس الرابع عشر أربع سفن لأجل حمل السفير ورجال السفارة وجميع التجار الفرنسيس الذين في القسطنطينية ، ثم جهز اثنى عشر تابوراً وثلاثمائة فارس في خمسة عشر سفينة تحت قيادة « الدوك بوفور Beaufort » وأرسلها إلى كريت . ولكن هذه الحملة لم تكن عظيمة الفائدة لكريت والبنادقة ، ولم تمنع تغلب المُهانيين على الجزيرة . وانعقد الصلح في ٦ سبتمبر سنة ١٦٦٩ ، ودخلت كريت کاها تحت حکم الدولة ، ما عدائلانة مراس«کورابوزه » و« صوده » و « اسپينالونفة » وكان فتح الممانيين الكريت هو آخر فتح لهم فتحوه من ممالك النصرانية . ولم يوجد في التاريخ بلدة اشتد حصارها وطال نظير قندية، واستمرت حرب كريت خمساً وعشرين سنة ، في أثنائها قام العثمانيون بست وخمسين حملة ، ، وصدوا خمساً وأر بدين هجمة ! ! وأحرق المحصورون ألغًا ومائة واثنين وسبدين « لغما » وأحرق الأتراك ثلاثة أضعاف ذلك . و بلغ عدد خسائر البنادقة أر بعين ألغاً .

وذكر المؤرخ هامر أن خسائر العُمانيين بلغت مائة الف .

وكان لويس الرابع عشر وأكثر شبان فرانسا يريدون محاربة تركيا ، إلا أن «كولبير » الوزير المعروف كان لا يزال يعارض فى هذه الحرب ، وعزل السفير لاهاى وأرسل مكانه المركيز « دونوا نتل de Nointel » فطلب من تركيا مطالب رفضها الكو برلى ، وقال إن تلك الامتيازات التي كان يتمتع بها الفرنسيس كانت منقبيل الانعام لا غير ، وليست شرطاً لازماً ، فان لم يكن السفير يفهم هذا فما عليه إلا أن يرجع إلى بلاده . فلما علم لويس الرابع عشر بما جرى أمر بتجهيز أسطول خمسين بارجة حربية ، وأحكن في آخر الأمر تغلب الميل إلى السلام ، وأعيدت معاملة تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

الفرنسيس فى تركياً إلى ما كانت عليه ، واعترفت الدولة لفرنسا بحماية الـكاتوليك فىالشرق . ومع هذا فان لو يس الرابع عشر بتى طول حياته يكره تركيا و يفكر فى شن الغارة عليها ، ولم يتأخر عن ذلك إلا عجزاً ، لأن الدولة فى أيام أحمد باشا الكوبر لى عادت فصعدت إلى ذروة المجد .

وفى أيام الكوبرلى دخل القوزاق الروس فى طاعة الدولة ، وكانت الدولة أعلنت الحرب على بولونيا فى ١٨ آب ١٦٧٣ وز حف السلطان بذانه وكسر البولونيين ، وعقد ملك بولونيا « ميشيل فيسمو فيكي » صلحاً مهيناً ، وتخلى عن « بادوليه » للمثمانيين وعن « أوكرانيا » للقوزاق، وتعهد بدفع جزية سنوية عشرين الف دوكة . فالشعب البولونى لم يوافق على هذا الصلح ، وعاد القواد فاستأنفوا الحرب ، وكانت سجالا بين وكرانيا تابعاً للدولة العرائي فى الصلح ، وعاد القواد فاستأنفوا الحرب ، وكانت سجالا بين أوكرانيا تابعاً للدولة العثمانية. ومن سوء حظ الدولة مات أحد باشا الكوبرلى ؛ وكان موكانيا تابعاً للدولة العثمانية. ومن سوء حظ الدولة مات أحمد باشا الكوبرلى ؛ وكان فوكرانيا تابعاً للدولة العثمانية. ومن سوء حظ الدولة مات أحمد باشا الكوبرلى ؛ وكان في يتجاوز إحدى وأر بعين سنة ، وكانت وفاته فى ٣٠ أكتوبر ١٦٧٦ ، ولم يكن سفا كا للدما.كا بيه ، ولاكان شرها إلى المال . وكان محبًا للمدل ، قائماً بالقسط . فتولى الصدارة بعده ابن عمه قره مصطنى باشا ، ولم يطل الامر حتى استؤنفت الحرب من أوكرانيا ، وبلاد القوزاق ، فزحف قره مصطنى بحيش جرار ، واستولى على كور ين

و بيما العثمانيون يحار بون فى أوكرانيا إذ حصلت وقائع فى بلاد المجر حملتهم على عقد الصلح ، وذلك أن الحجر كانوا قد اقتتلوا مع النمسويين ، وكانوا منقسمين إلى قسمين ؛ أحدها حزب الكونت « تكلى Tekeli » وهؤلا. كانوا يعتمدون على تركيا ، والحزب الآخركان يعتمد على النمسا ، فاستعان تكلى بالدولة ، وزحف قره مصطنى باشا على رأس مائة وأر بعين ألف مقاتل ، وكان النصر حليف جيشه ، فاغتر بقوته وساق الجيش إلى ڤينا طامماً فى أخذها . وكان النصر على والقائدالعثمانى فى بود وأ كثر القواد ضد هذا الرأى ، إلا أن قره مصطنى أصر على حصار ڤينا هجمات الأتراك بمدافعة نادرة المثال . وقام الترك بثمانية عشر هجمة ، وحمل النمسو يون من الداخل أر بماً وعشر بن حملة ، ووقع كثير من الحصون فى أيدى الأنراك .

و يقول المؤرخ الافرنسى « دولا جونكيير » : إنه لولا بخل قره مصطفى لر بما كان الجيش العثماني استولى على ثينا ، وذلك أنه كان يعتقد كون ثينا ملا ىبالأموال والكنوز ، فلوكان أمر بحملة عمومية واستولى الجند على البلدة لـكانوا نهبوها لأنفسهم فـكان ير يد أن يأخذها بدون أن يترك للمسكر حق التصرف بالغنائم ، فبق منتظراً النصر مع حفظ النظام إلى أن تمكن امبراطور النمسا « ليو بولد » من استجلاب البولونيين لنجدة ثينا . وكان البابا استصر خ لو يس الرابع عشر باسم النصرانية ، إلا أن شدة بغضاء ملك فرنسا لامبراطور المانا .

و برغم كل مساعى لو يس الرابع عشر فى خذلان النمسا زحف ٥ صو بيسكى » ملك بولونيا . وزحف أمراء « الساكس » و « الباڤيير » لنجدة المخسا وفى ١٣ سبتمبر ١٦٨٣ اشتبكوا فى معركة حاسمة مع العثمانيين ، فخاب السعد في هذه المعركة وفقد العثمانيون عشرة آلاف قتيل ، وغنم الألمان والبولونيون ثلاثمائة مدفع وخمسة آلاف خيمة وصناديق لا تحصى ملائى بالعدد . وسقط فى أيدى الألمان أعلام الجيش العثمانى عدا السنجق الشريف ، وتقهقر قره مصطنى باشا قاصداً إلى بود فتعقبه البولونيون وهزموه هزيمة ثانية ، وقتلوا من جيشه ثمانية آلاف واستولى الرعب الجيش العثمانى عدا السنجق الشريف ، وتقهقر قره مصطنى باشا قاصداً إلى بود على الأتراك فولوا مدبرين ، ووصلت الأخبار إلى الأستانة فنار ثائر الأمة ، واضطر السلطان محد الرابع إلى إصدار الأمر بقتل قره مصطنى باشا في أحرج وقت عرفته السلطان محد الرابع إلى إصدار الأمر ، وتولى الصدارة ابراهيم باشا في أحرج وقت عرفته السلطان محد الرابع إلى إصدار الأمر ، وتولى الصدارة ابراهيم باشا في أحرج وقت عرفته السلطان عدد الرابع إلى إصدار الأمر ، وتولى الصدارة المراهيم باشا فى أحرج وقت عرفته السلطنة ، وتألبت على الدولة العثمانية عصبة من دول النصرانية ؛ المانيا ، و بولونيا ، والبندقية ، والبابا ، وفرسان مالطة : وانضم اليهم الروس طعماً فى دخول البحر المود ، وغز و بيزنطية ، وكان الشيخ العثماني قد دب الرعب فى قلبه ، وكانت الأسود ، وغز و بيزنطية ، وكان الشيخ العثماني قد دب الرعب فى قلبه ، وكانت تعليقات الأمير شكيب على أبن خلدون

المراكب الافرنسية تغزو سفن المسلمين . ووقع قتال بين الأسطول الافرنسى والمراكب العثمانية أمام جزيرة «شيو» وضرب أمير البحر الافرنسى « دوكين Duquesne » مدينة الجزائر بالقنابر ودمرها ، ولم يرجع الفرنسيس عنها إلا بعد أن أخذوا غرامة الحرب من إمارة الجزائر ، وتسلموا الأسري المسيحيين الذين عنده . وضرب أيضاً دوكين مدينة طرابلس فأوقع بها ما أوقع بالجزائر . وجاء الفرنسيس فضر بوا مراسى المغرب ، ودمر وا الأسطول المغربي . ثم إن الهزائم التى وقعت على جيش قره مصطفى باشا في النمسا تركت الطريق مفتوحاً للعدو ، فزحف إلى المجر كما أن البنادقة أعملوا الحركة لأجل فتح بلاد المورة ، ووقعت « پريڤيزه » في أيدى البنادقة أمرا الحركة لأجل فتح بلاد المورة ، ووقعت « پريڤيزه » في أيدى البنادقة ، ثم « ناڤارين » و « مورون » و « أركاديه » و « پاتراس »

وأما النمسو يون فأنهم استولوا على « فيسغراد »و « قاكسن » ودخلوا «بست» وحصروا « بود » واستولوا على بعض مواقع للمثمانيين فى «كرواسية » ودحروا والى بوسنة . ثم استولى قائدالنمسا « الدوك دولورين » على « غران » و « نوهيرل » كما أن الكونت « هر بشتاين » استولى على « ليكة ، وكور باقية ، ووادى أودقينه » كما أن الجنرال « شولتس » هزم « تكلى » الأمير المجرى المولى من قبل المثمانيين فعين السلطان سليان باشاصدراً أعظم وعهد إليه باسترداد شرف السلطنة الى أصيبت من النوائب بما لم يسبق له مثيل ! وكان سليان باشا شديد البأس مقداماً إلا أنه في زمانه وكان الدوك دولورين يحاصر بود وفيها القائد عبدى باشا ، وكان المحاصرون قد زمانه وكان الدوك دولورين يحاصر بود وفيها القائد عبدى باشا ، وكان المحاصرون و بعد قتله دخل النمسويون وحلفاؤهم إلى بود ، وذلك فى ٢ سبتمبر سنة مرام و بعد قتله دخل النمسويون وحلفاؤهم إلى بود ، وذلك فى ٢ سبتمبر سنة وكانت بود هى آخر حدود الاسلام من جهة أور با . و بقى المثانيون فيها مائة وخسآ و رانت بود هى آخر حدود الاسلام من جهة أور با . و بقى المثانيون فيها مائة وخسآ عديدة فلم يبق منها شي¥ سوى مدفن لمجاهد يقال له «كل بابا & حافظ عليه المجر إلى الآن وهو على رابية عالية من بود .

ومن آثار العثمانيين فى بود حمامات معدنية لا تزال إلى الآن . ثم اشتبك سليمان باشا مع العدو فى « موهاك » وهو مكان كان العثمانيون كسروا فيه المجر قبل ذلك التاريخ بمائة وستين سنة . فلم يسعدهم طالع الحرب هذه المرة ، وخسرواعشرين ألف مقاتل،معالمدافع،والذخائر . ودخل العدو بلاد ترانسلڤانيا واستولىعليها ، واستولى على أر بعة عشر حصناً فى « سلاڤونيا » وعلى كثير من القلاع فى كرواسية ، والمجو السفلى . فبعد توالى هذه المصائب على الدولة لم تجد الأمة أمامها وسيلة لاصلاح الحال سوى خلع السلطان محد الرابع ، فخلموه فى ٨ نوفمبر ١٦٨٧ و بايموا أخاه السلطان سليمان الثانى .

## السلطان سلمان الثانى

وكان سليمان الثانى محبوساً مدة ستة وأر بعين سنة فى أحد القصور ، لا يخالط أحداً ولا يخالطه أحد ، وكان يقضى أوقاته بالمطالعة ، فلما عرضوا عليه السلطنة حاول الاستمفاء منها ، فأجبروه على القبول . ولكن الانكشارية والسباهية ثاروا على الحكومة وقتلوا الصدر الأعظم ، وأهانوا حرمه . فلما شاع الخبر فى الآستانة ثارت حمية الشعب ، وخرج العلماء تحت العلم النبوى ودعوا الأهالى إلى تأديب العسكر فانقضوا عليهم وفتكوا بهم ، وقتلوا كثيراً من رؤسائهم ، فأخلدوا إلى السكون . و بقى النمسويون والبنادقة يتقدمون فى فتوحاتهم فاستولوا على « أرلو » وطردوا العمانيين من « دالماسية » وأخيراً دخلوا بلغراد ، فالتمس الأتراك الصلح فاشترطت النمسا شروطاً ثقيلة إلى الغاية ، فحاول العم<sup>4</sup>يون الثبات فتقهقروا أيضاً ، وأخرجهم العدو من « نيش » و « ودن » وأصبحت أسكوب تحت خطر السقوط . وقال أحد الوزراء : لا يزال ۲۰۸ تعلیقات الا میر شکیب علی ابن خلدون

أمامنا حملة واحدة ، و يصير المدو في الآستانة . فعقدت الدولة مجلساً فيأدرنة للتشاور فيايجب عمله لانقاذ السلطنة ، وعهد بالصدارة إلى مصطفى باشا الكو برلى إن الكو برلى الكبير، وأخو أحمد باشا الكو برلى . فقام بالأمور خير قيام ، و بدأ باصلاح السلطنة من الداخل وملاً الخرائن بالأموال ، واستأصل الرشوة ، وأخذ على أمدى الظالمين وسن قوانين عادلة للخراج . وكان جانب من موارد السلطنة تحول إلى الأوقاف فاسترجعها الكوبرلى ، وقال : إن الجهاد أولى مها ، ثم بعد أن ملا خزانة السلطنة بالأموال اللازمة ؛ نشر فرماناً يقول فيه : إن الله يأمر المؤمنين بالجهاد ، إلى آخر رمق من حياتهم ، و إنه يجب على السلمين أن ينفروا خفافًا وثقالا ، فثارت الحمية فى رؤوس المسلمين ونفروا من كل صوب . وفى الوقت نفسه عامل النصارى بمزيد الرفق ، وأطلق حرية التجارة ، فاستفاد من ذلك اليهود والنصاري . ومن جملة ماشدد به هذا الصدر الأعظم الرشيد منع العساكر من الاعتداء على الأهالى ولو بمثل حبة الخردلة ، ومن خالف ذلك أنزل به العقاب الصارم : ثم نظر إلى أحوال القضاء فطهر المحاكم، وأشعر الرعية وجودالعدل، وأعاد مجدالسلطنة كما بدأ، وبحسن إدارته هذه حفظ للسلطنة بلاد « المورة » لأن الأهالي قاموا إذ ذاك وانتصروا للدولة على البنادقة ، لا سيما أن هؤلا. كانوا يسعون فى نشر المذهب الكاثوليكى بين الأروام الأرتوذكسيين . فلما رأى الأروام ما رأوا من عدالة هذا الصدر وحسن إدارته رجموا إلى الدولة العثمانية من تلقاء أنفسهم .

و بعد أن سدد الكوبرلى أحوال السلطنة وأعاد هيبة الحكومة كماكانت زحف إلى الثغور ووافاه خان القريم سليم غرابى ، فبدأوا ببلاد الصرب فدوخوها وهزموا جيشاً المانياً فى قوصوة . وهزم الأمير « تكلى المجرى » حليف الدولة الجنرال « هوسلر » وأخذه أسيراً . واسترجعت الدولة « نيش » و « ودن » و « سيمندريا و « بلغراد » وذلك سنة ١٦٩٠ . ثم مات السلطان سليمان الثانى .

#### السلطان احمد الثانى

الثرك

وخلفه أخوه أحمد الثانى فى ٢٣ يونيو ١٦٩١ فكان للكوبرلى فى مدة أحمد من نفوذ الكلمة ماكان فى مدة سليمان ، حتى أن السلطان أحمد قال مرة : إلى لا أريد أن أعترض الكوبرلى فى شىء من أمور الادارة خوفا من أن يتعطل بذلك ما هو أدرى منى . إلا أن الاقدار أبت إلا حرمان السلطنة العثمانية من هذا الرجل العظيم ، فانه فى الحرب مع النمسا تلاقى فى « سالان كذيم Salan Kenem » مع جيش المانى يقوده « لويس فون بادن » . وكان الصدر الأعظم مخترطاً سيفه أمام الجيش ، فأصابته رصاصة فى صدره فخر قتيلا ، ودارت الدائرة على الأتراك وفقدوا ثمانية وعشرين ألف مقاتل ، ومائة وخمسين مدفعا ، وكانت مصيبة من أعظم ما ما الحيش ، فأصابته رصاصة فى صدره فخر قتيلا ، ودارت الدائرة على الأتراك وفقدوا ثمانية وعشرين ألف مقاتل ، ومائة وخمسين مدفعا ، وكانت مصيبة من أعظم ما ما الحيش ، الحرب مع الخلال ، ومائة وخمسين مدفعا ، وكانت مصيبة من أعظم وفقدوا ثمانية وعشرين ألف مقاتل ، ومائة وخمسين مدفعا ، وكانت مصيبة من أعظم مادقا ، اجتمع فيه من الخلال الباهرة ما قلما وجد فى رجل من رجال السياسة . فبكاه المسلمون والمسيحيون معا ، وأسف الجميع لفقده . و بقيت الدولة مدة أر بع سنوات لم يلتئم جرحها الذى تركه موت الكوبرلي .

السلطان مصطفى الثانى

ثم تو لى السلطنة مصطنى الثانى بن محمد الرابع ، وكان عهده متسما بالمتانة والصلابة ورجع السلطان إلى دأب أجداده الأولين ، وأعلن أنه سيباشر قيادة الجيش بنفسه فقال له بعض وزرائه : إنه لايجوز له أن يعرض للتهلكة شخصه للقدس ، فرفض كلامه وفى بداية أمره كسر الأسطول المثانى فى خلج « شيو » أسطول البنادقة ، وزحف خان التتار إلى بولونيا ، وأوقع بأهلها ، ولم يتوقف إلا عند « لمبرغ » . وجاء الروس فحاصروا « آزوف » فهزمهم العثمانيون والتتار ، وقتلوا منهم ثلاثين ألفا . وذلك فى اكتو بر سنة ١٦٩٥ ، ثم دخل السلطان بنفسه بلاد المجر وفتح ه ليب » وجاء الجنرال « فيتيرانى » ليصدة م فأحاط به الجيش المثماني ، و بعد عراك شديد كثرت تُعليقات الأمير شكّيب على أبن خلدون

فيه الخسائر من الفريقين أخذ ڤيتيرانى أسيراً وأمر السلطان بدق عنقه . ثم انتصر السلطان فى وقعة « أولاش » على أمير الساكس . و بينماكانت الأمور جارية وفق مراد العثمانيين ؛ إذ تولى البرنس « أوجين دوساڤوا » قيادة الجيش الاثلانى .

سلطنة مصطفى الثاني ابن محمد الرابع التى ابتدأت سنة ١٦٩٥ كانت فأتحتها فاتحة حزم وعزم ، وما مضى ثلاثة أيام على استواء السلطان على سر ير الملك حتى أعلن نيته أن يتولى قيادة الجيوش بنفسه خلافاً لماكان عليه أسلافه المتأخرون . وقد حاول بعض و زرائه أن يأفكه عن عزمه هذا فلم يستفد شيئاً ، وقال له السلطان : إنى ماض في خطتي هذه ، ثم إن عهد هذا السلطان بدأ بالظفر ، فالاسطول العثماني كسر أسطول البنادقة أمام جزيرة « ساقس» واستولى العثمانيون على هذه الجزيرة ، و زحف خان القريم على بولونيا وأوغل وأتخن ، ولم يتوقف الآ عند « لمبرغ » : وكذلك الروس تركوا حصار «آزوف» بعد أن فقدوا ثلاثين الف مقاتل، وذلك في أكتو بر سنة ١٦٩٥ ثم إن السلطان نفسه دخل بلاد المجر وافتتح مدينة « ليبَّه » عنوة وأسر الجنرال « ڤيتيرافي » وأمر بقطع عنقه . ثم تغلّب السلطان في واقعة «أولاش» على أمير الساكس قائد الجيش الألماني في السنة التالية ، فاشتعلت حماسة العثمانيين وصارو يجودون بالمطايا لتجهيز الجيوش ، ولتكتيب كتانب من المتطوعة ، إلا أن طالع الحرب لم يستمر طو يلا على هذا الشكل ، فان بطرس الأول قيصر الروسيا عاد فافتتح « آزوف » والبرنس « أوجين دوساڤوى » تولى قيادة الجيوش النمسوية فكسر الجيش العثماني على نهر « تيس Thaiss » حيث فقد العثمانيون ثلاثين الف مقاتل ، منهم عشرة آلاف غرقوا في النهر ، وقُتل الصدر الأعظم ، وفر السلطان ودخل العدو بلاد بوسنه وذلك سنة ١٦٩٧ فماد الخطر فأحدق بالسلطنة ، وعوَّل السلطان على وزير جديد من آل كوبرلى وهو الكوبرلى حسين باشا ، وكانت الخزانة فارغة ، فجاء الكوبرلى هذا ورمَّم الاحوال ، وحشد جيشاً عهد بقيادته الى « دالتَبان باشا » وسرَّحه الى بوسنه فأجبر النمسو يين على الانكفاء الى الوراء فعبر وا « نهرَ الساف » . وكان لو يس الرابع عشر يغرى تركيا بمتابعة القتال ، و يتعهد لها

بواسطة سفيره الماركيز « دوفر يول » بأنه لا يصالح النمسا الا اذا استرجعت تركيا بلاد المجر وجميع البلدان التى فقدتها . ولكن سياسة النمسا تغلّبت فى ذلك الحين وقيل إن الذهب لعب دوره فى هذه المسألة ، وانمقد الصلح بين تركيا والنمسا على شرط ترك الأولى للثانية جميع المجر وترانسلقانيا . وسميت هذه المعاهدة بمعاهدة «كارلو ثيتس» وتاريخ انمقادها ٢٦ يناير سنة ١٦٩٩ ، و بموجبها تقررت الهدنة يين الدولتين الى مدة خمس وعشرين سنة ، وصار نهر « الساف » ونهر « أنّة » فاصلا بين تركيا والنمسا ، واسترجعت بو لونيا « كامينيك » و « قادولية » و ه أوكرانية » و بقيت آزوف للروسيا . وصارت بلاد المورة وجميع دلماسية الى جمهورية البندقية ، وألغيت جميع المجزى التى كانت تدفعها الدول المسيحية الى الدولة العثمانية .

ومعاهدة كارلوڤيتس هذه كانت الى ذلك المهد أعظم ضربة على السلطنة المُهانية ، فتراجع الأتراك عن بولونيا والمجر الى ما وراء نهر الدنيستر ، والساف والأنَّة ، وظهر للجميع الضعف الذى كان قد بدأ يعمل عمله فى سلطنة آل عثمان .

وكان الخلل عاماً جميع فروع الادارة ، وكانت الفتن مشتملة على حدود إيران وفى القريم ، وفى أفريقيا ، وفى بلاد العرب . فقام الكوبرلى حسين الذى اقتنى أثر عمه برأب الصدوع ، وسد الفتوق ، وأعنى أهل بوسنة و « البانات » مما كانوا يؤدونه باسم الجيش ، وترك لأهل الرومالى مليوناً ونصف مليون من متأخر الضرائب وأصدر أوامر فى جميع السلطنة بأن جميع المأمورين يجب أن يكونوا علما، ، وأن يحفظوا الفرآن وقواعد الدين ، وشد د فى انتخاب المدرسين ، و وضع الادارة وقيادة الجيش تحت رقابة شديدة ، وأصلح الأمور المالية ، وسن قانوناً للبحرية ، و بنى ونيش . وشحنها بالا قوات ، والتكن المسكرية ، ورمم أسوار بلغراد ، وتمشوار المساجد ، والدارس ، والا سواق ، والتكن المسكرية ، ورمم أسوار بلغراد ، وتمشوار المساجد من الدارس ، والا مواق ، والتكن المسكرية ، ومن من الرعايا فعاملهم على قدم على الساواة مع المسلمين . ولكن هذه الاصلاحات كلها لم تقع بدون مقاومة ؛ فتألب على الصدر الا عظم حزب ممن كانوا يميشون بالفلول من أموال الدولة ، وأخدوا يدسون الدسائس حوله وحول أعوانه ، الى أن اضطروه الى الاستقالة وكان أصيب تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

بمرض عضال وفى ٥ سبتمبر سنة ١٧٠٢ بعث الى السلطان بختم الصدارة ، ومات بعد ذلك بسبعة عشر يوماً ، وفقدت الدولة به رجلا عظيما ممن أخروا أجل سقوطها نظير سائر آل الكو برلى

وقد أحدث موت الكوبرلى هذا فتوقاً جديدة فى السلطنة ، وتولى الصدارة « دالتَبَان باشا » وكان مغرما بالحرب يريد نقض المعاهدة التى انعقدت مع النمسا الا أنه لم يطل أمره وقُتل قيل بدسائس بعضالعها، - فتولى الصدارة «نامىمحمد باشا» فأراد أن يحذو حذو الكوبرلى فى الاصلاح فأثار عليه المشايخ جيش الانكشارية وانتهى الأمر بخلع السلطان مصطنى الثانى ، ومبايعة أخيه احمد الثالث .

## السلطان أحمد الثالث

وفى أول الأمر اضطر السلطان الجديد الى إرضاء الثوار ، وقتل المفتى فيض الله افندى بغتوى من خلفه محمد افندى وهو حادث لم يسبق له مثيل ، غير أن السلطان بعد أن تمكنت أقدامه فى السلطنة عاد فأخذ ينكل بزعماء الثورة فقتل منهم وغرّب وعهد بالوزارة الى صهره المسمّى داماد حسن باشا ، فسار بالمملكة سيرة حسنة ، وثارت فى أيامه بلاد الكرج فدوّخها ، واعتنى بتأمين قافلة الحج من الشام الى مكة ، و بنى مدارس ، وأنشأ دار صنعة بحرية .

وفى أيام احمد الثالث كان لويس الرابع عشر قد خاض الحرب للسماة بحرب الوراثة فى أسبانيا ، فعرض بواسطة سفيره على تركيا أن تدخل فى حرب مع النمسا وتسترجع ما فقدته ، ولكن حزب السلام كان فى تركيا غالباً ، فرفض السلطان طلب ملك فرنسا . وكانت الروسيا قد نجمت قرونها إذ ذاك ، فانتهزت فرصة اشتغال الدول الغربية بالحرب وخلا لها الجو ، ورأت تركيا قد مالت الى الدعة فجعلت تتأهب لقتالها ، وتركيا كانت لا تحفل بما تفعله الروسيا بقيادة بطرس الاكبر . وكان كارلوس الثانى عشر قد خشى مغبَّة قوة الروسيا ، فحمل عليها وطلب معاونة السلطان فوعدوه بارسال خان القريم لمعاونته ، فاعتمد على هذا الوعد وأوغل فى أرض الروسيا بستة عشر الف مقاتل لا غير ، فانكسر والتجأ الى « بندر » ضمن الحدود العمانية و حاول أن يجر الممانيين الى محار بة الروسيا فلم يفلح . وذلك لأن نعمان باشا الكو برلى الصدر الأعظم كان يكره دخول الدولة فى الحرب ، وكان هذا الكو برلى نظير أسلافه فى العدل ، الآ أنه كان ينقصه علو أفكارهم ، فسقط أخيراً . وكان أكثر السبب فى سقوطه مشرفاً له ، لأنه عارض السلطان فى إسرافه ، وأبى أن يجعل معاشات الانكشارية من طرق غير شرعية . فقال له السلطان : إن سلفك « شو رلولى » كان يجد طرقاً لتأديته رواتب العساكر ، فأجابه الكو برلى : لى الفخر بأن أجهل مشل هذه الطرق . فعزله السلطان و ولى مكانه « محمد باشا البلطجى » الذى أعلن الحرب على الروسيا ، وتولى بنغسه قيادة الجيوش .

وكان بطرس الأكبر يؤملأن المسيحيين في السلطنة العثمانية يرفعون لواء الثورة فلم يتحرك منهمأحد، وسار البلطجي بمنتى الف مقاتل من الترك والتتار وأحاطوا بجيش بطرسالاً كبر على ضغاف نهر البروت ، وأوشك بطرس وجيشه أن يقعوا في الأسر وكانت الروسيا لو أسروا ستسقط من عداد الدول، فبادرت كاترينا بدهائها لتلافى الخطب ، ودخلت فى المذاكرة مع الصدر الأعظم ، وعزَّزت الـكلام بهدايا فاخرة قدمتها له ، وانعقدت معاهدة « فالكسن » وذلك سنة ١٧١١ وبموجبها تعهد قيصر الروسيا باعادة قلعة « آزوف » وبهدم القلاع التي بناها في تلك البلاد ، وبعدم التدخل ف أمور القوزاق . فكانت هذه المعاهدة مفيدة لتركيا إلا أنها كانت أفيد جداً للروسيا ، لأنها أنقذت القيصر من الأسر . وثار غضب ملك السو يد ووَّبخ الباطجي على عدم أسره بطرس الأكبر ، فأجابه البلطجي جواباً بارداً وهو أنه لو أسر بطرس لبقيت بلاد الروس بدون رئيس . فهذا الكرم كان بغير محله ، بل كان نوعاً من الخبال . وجاء الكونت « بونياثوڤسكي » سفير السويد وعرض القضية للسلطان وعضده خان القريم « دولة غرائى » فغضب السلطان على البلطجي وعزله ونغاه ، على أن خافه يوسف باشًا لم يكن أيضاً مغرماً بالحرب ، فعقد متاركة مع الروسيا إلى مدة ٥ سنة . وصدر الأمر الكارلوس الثاني عشر بأن يعود إلى بلاده ، وكان كارلوس

تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

جباراً عنيداً فأبى أن يمتثل الأمر وبقى معلقاً أمله بجر العثمانيين إلى محاربة الروسيا فالتزمت الدولة أن تعالج إخراجه من أرضها بالقوة فعصى الأمر ، فساقوا اليه عشرين ألف عسكرى من التتار وستة آلاف من الترك ، فحاول مقاومة هذا الجيش بثلاثمائة من رجالة ولكن العثمانيين لم يريدوا أن يغدروا بنزيلهم ، وصبروا عليه حتى رجع إلى السويد من نفسه بعد أن أقام سنتين في تركيا .

وفي تلك المدة استفادت الدولة من الهدنة مع الروسيا ، وطردت البنادقة من جميع بلاد المورة ، ومن بعض البلاد التي كانت باقيـة لهم في كريت . ولكن جزيرة «كورفو » امتنمت على العثمانيين ، فالتجأت البندقية إلى النمسا وكان قائد جيوشها « أوجين دوساڤوى » الشهير فأعلن الحرب على تركيا وهزم الجيش المثمانى فى « پترڤاردين » وذلك فى ٥ أغسطس سنة ١٧٦٦ وقتل الصدر الأعظم فى الوقعة واستولى النمساويون على « تمشوار » وحاصروا « بلفراد » . فزحف الصدر الأعظم الجديد خليل باشا لنجدة بلفراد فانكسر أيضاً ، فالتزمت الدولة أن تمقد الصلح مع الجديد خليل باشا لنجدة بلفراد وقسماً من بلاد السرب ، ومن بلاد الفلاخ ، ورجع المحسا ، وأخلت لها تمشوار و بلفراد وقسماً من بلاد السرب ، ومن بلاد الفلاخ ، ورجع بطرس الأكبر فاستفاد من هزيمة تركيا هذه وأخل بالماهدة التي كان عقدها معه البطجى ، فتجددت معاهدة أخرى وأقنعت الروسيا عدوتها تركيا بالآنجاد معها على قضية النظام الارثى فى مملكة بولونيا ، وغفات تركيا عن كون بولونيا حصناً حصيناً لها فسايرت الروسيا .

وتولى الصدارة ابراهيم باشا ، فقام يحارب العجم ، وأثار السنية الذين في بلادها فانتهز بطرس الأكبر الفرصة وأغار على الطاغستان وسواحل بحر الخزر ، فأرسل خان القريم ينذر الدولة بسوء المصير فزحفت الجيوش العثمانية على أرمينية وكرجستان وكادت الحرب تقع بينها و بين الروس فخاف بطرس الأكبر أن تدور عليه الدائرة هذه المرة أيضاً فوسط فرنسا بينه وبين الدولة ؛ فسعى «دو بوا »سفير فرنسا في إرضاء الفريقين وذلك من أملاك العجم .

وكانت فارس پومنذ في حال أشبه بالفوضي ، وكان الشاء مير محمود قد تغلب

عليه أشرف ابن عمه واستولى على الملك ونازعه طاهماسب ، وكان هذا أحق بالملك شرعاً فتحارب الاثنان وانتهى الأمر بهزيمة أشرف والتحاقه بسجستان حيث مات وكان عند طاهماسب قائد عظيم اسمه « نادركولى »كان فى الأصل زميم أشقيا. فزحف صوب تركيا واسترجع الولايات الفارسية التىكانت قد دخلت فى الحوزة العثمانية ، فلم يشأ السلطان أن يثير على فارس حربا ، فغضبت الانكشارية وثاروا وطلبوا رأس الصدر الأعظم ، ورأس شيخ الاسلام ، ورأس القبطان باشى فامتنع السلطان عن إعطائهم رأس شيخ الاسلام ، ولكن قتل لهم الآخرين . فلم يزدهم ذلك إلا تمرداً ، وخلعوا السلطان أحد وبايعوا محود الأول

وفى زمن أحمد الثالث دخلت المطبعة فى تركيا وأفتت مشيخة الاسلام بجوازها إلا أنه بقى طبع المصحف الشريف ممنوعاً . وطبع فى ذلك الوقت كتب كثيرة مثل «جيهان نوما» وهو جغرافية للشرق مع أطالس وخلاصات تاريخية.و«تقو يم التواريخ» وهو سلسلة ملوك الشرق وعظائه إلى سنة ١٧٣٢ « وتحفة الكبار » وهي تاريخ البحرية العُمانية إلى سنة ١٦٥٥ « وتاريخ تيمور » من قلم نظمى زاده . و « تاريخ مصر للسهيلي» . و«تاريخ الافغان» مع «مختصر تاريخ الدولة الصفوية في فارس» . و « تاريخ بوسنه » من سنة ١٧٣٦ إلى سنة ١٧٣٩ وهي مدة اتصلت فيها الحروب فى ذلك الاقايم . و « تاريخ الهند الغربية » . وكتاب « الفيوضات المغنطيسية » يتكلم عن خصائص المغناطيس و إبرته المعروفة . فهذه هي الكتب الأولى التي طبعت بالمطبعة العُمانية بحسب رواية المؤرخ « لاجونكيار LaJonquiére » وقد قرأت في بعض المظان ما يخالف هذا وهو أن أول كتاب طبع فى الأستانة هو «سحاح الجوهرى» . ثم ان الدولة عادت فمنعت المطبعة ، و بقى ذلك إلى زمن السلطان عبد الحميد الأول الذي أصدر خطاً شريفاً في تاريخ ١٢ مارس سنة ١٧٨٤ باعادة المطبعة تحت إدارة محمد رشيد افندى ، وأحمد واصف افندى . فكانت مدة إهمال المطبعة أربعين سنة ثم إن السلطان محمود الأول اهتم بها مزيد الاهتمام . تعليقات الآمير شكيب على ابن خلدون

وكان السلطان أحمد الثالث شاعراً أديبا ، وله شمر رقيق لا سيا فى الغزل . أحفظ من جملته : عجباً لسلطان يذل له الورى ويصول ساطان الغرام عليه وما أكثر الأدباء والشعرا. فى آل عثمان !!.

السلطان محمود الأول

تولى السلطان محمود الاول سنة ١٧٣٠ ولأول سلطنته ثار الانكشارية وعلى رأسهم المسمى « بترونه خليل » فقمعت الحكومة ثورتهم وقتلت منهم سبعة آلاف وعاد السكون إلى العاصعة . ثم استأنفت الدولة محاربة العجم وأجبرت الشاهطهماسب على طلب الصلح ، فانعقد في ١٠ يناير سنة ١٧٣٢ ونزلت العجم عن تبريز ، وأردهان وهمذان، وجميع اللورستان، وأيضا تركت لتركيا الداغستان، وناختشيفان، وأريفان وتفليس ، وغيرها . ولكن هذا الصلح لم يطل أمره ، فانه برز « نادر كوليخان » من قواد العجم وخلع الثاه طهماسب وصار هو كافلا للمملكة الفارسية ووصيًّا على القاصر الشاه عباس الثالث . فنقض نادر المعاهدة وغزا البلاد العثمانية وحصر بغداد فاشتبكت معركة شديدة على دجلة وانكسر العجم أولا وثانياً ، ولكنهم عادوا فانتصروا في الممركة الثالثة ، ووقم السر عسكر طو بال عثمان باشا قتيلا . وكان هذا قائداً بطلا، ووزيراً عادلا فاضلا، خسرت تركيا بموته خسارة لا تعوَّض . وأرسلت الدولةجيشا آخر بقيادة السرعسكر عبد اللهباشا الكوبرلى بنمصطنى باشا الكو برلى فقتل هذا السر عسكر أيضاً فاضطرت الدولة إلى طلب الصلح وعقدته مع نادر شاه الذي كان تولى سلطنة العجم ، ورجعت مع إيران إلى الحدود التي كانت تحددت بين السلطان مراد الرابع والعجم سنة ١٦٣٩ وأكثر السبب الذي حدا تركيا على طلب الصلح هو نشوب الحرب بينها وبين الروسيا

وكانت بولونيا فى فوضى مستمرة ، فانتهزت الروسيا من جهة ، والنمسا من جهة أخرى الفرصة لأجل اقتسامها . وقاتل « ستانسلاس » ملك بولونيا قتالا شديداً إلا 777

أن الروس تغلبوا عليه فصارت بولونيا فى قبضة الروسيا، بينما فرنسا مشغولة بالحرب مع النمسا .

وكان عند الدولة العثمانية رجل إفرنسى اسمه أحمد باشا أصله من البحرية الافرنسية وقد جرت معه وقائع خرج من أجلها من وطنه ودخل فى خدمة النمسا وامتاز بالبسالة فى الحرب بين النمسا وتركيا ، ثم وقع الخلاف بينه و بين البرنس أوجين فألقاه فى السجن ، فوجد وسيلة للفرار من السجن والتجأ إلى تركيا وصار قائداً وتسمى بأحمد باشا ، وقدتم للسلطان تقريرا يطلعه فيه على أسرار السياسة الأوربية ، وأشار على السلطان بعقد محالفة مع فرنسا وأقنعه بها ، فرضى السلطان بذلك حتى يتمكن من قهر النمسا . ولما علم كارلس الثانى أمبراطور النمسا بمشروع هذه المحالفة مع فرنسا أسرع بمصالحة هذه ، وفى أثناء ذلك زحف الروس إلى تركيا هى فى حرب مع العجم فاستولوا على آزوف ، والقريم ، وغيرهما .

ولما كانت المحسا قد صالحت فرنسا واستراحت من حروبها مع اسبانيا وسردانيا عبّت جيشاً كبيراً وغزت به بلاد السرب ، والفلاخ ، والبوسنة ، وظنّت نفسها قد نالت مرامها فانكسر جيشها فى بنالوثة ، والترمت أن تخلى البوسنة . وكذلك انكسر جيشها فى الصرب تحت قيادة البرنس « هيلدبورهو َزن » فطلب أمبراطور النمسا الصلح وذلك سنة ١٣٣٧ وتوسطت انكلتراً وهولاندا فى إعادة السلام ، إلا أن الباب العالى اشترط أن يكون الصلح بواسطة فرنسا · واسترجعت الدولة فى تلك النوبة بلاداً كثيرة كانت قد استولت عليها النمسا . ولولا غفلة الحاج محد باشا الصدر الأعظم لـكان الجيش النمسوى قضى عليه بتمامه . فأما الحرب مع الروسيا فكانت مسجالا ، فنى البداية انكسر الروس على نهر « الدينيستر » وأحرق الأسطول المثمانى و بمساعدة المركيز « فيلنوف Villeneuve » انعقد الصلح بين الدولتين الروسيا و بمساعدة المركيز « فيلنوف Villeneuve » انعقد الصلح بين الدولتين الروسيا و بمساعدة المركيز « فيلنوف Villeneuve » انعقد الصلح بين الدولتين الروسيا بالنما ، و وين الدولة العمانية و ذلك بكفالة فرنسا . و بوجب هذه الماهمة فرنسا . و النمسا ، و بين الدولة العمانية و ذلك بكفالة فرنسا . و بوالمتر الماهماني الروسيا بالمراد و « وشاباتر » وجميع بلاد الصرب ، والفلاخ ، والغلاخ ، والماهونة إلى تركيا . تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

227

وجُعِلِت هذه المعاهدة لمدة سبع وعشر بن سنة ، وقد محت معاهدة كارلوڤيتسالسابقة التي كانت وصمة عار على العثمانيين .

فاما الروسيا فقد رضيت بالصلح على شرط أن تهدم قلعة آزوف ، ولا يكون لها سفن حربية لا فى قلعة آزوف ولا فى البحر الاسود ، وأعاد الروس جميع البلاد التى كانوا احتلوها من ركيا . وقال المؤرخ الألمانى «هامر Hammar» : إنه فىذلك الوقت ساد النفوذ الافرنسى فى الآستانة الى أنصاركل شى، بيد فرنسا تقر يباً وطلبت فرنسا تعديلات فى الامتيازات الأجنبية المعروفة بامتيازات سنة ١٦٧٣ فأجيبت اليها وذهب السفير العثمانى محمد سميد ليقدم ذلك الى لويس الخامس عشر فى فرساى فقو بل باحتفال عظيم ، و رجع ومعه مدر بون افرنسيس للجيش العثمانى بحسب طلب « بونقال Bonval » الافرنسى الذى كان أسلم وتستى بأحد باشا ، وهو الذى مات سنة ١٦٦٠ هجرية ودفن فى « بيره » من بلاد اليونان . ثم إن تركيا عقدت محاله عسكرية هجومية دفاعية مع السويد فى وجه الروسيا .

وفى ذلك الوقت توفى الامبراطور «كارلس السادس » صاحب النمسا ، وترك الملك لابنته « مارى تيريز » فتحركت أطاع الدول الاو ربية وأردن اقتسام النمسا . وكانت هذه أحسن فرصة للدولة العثمانية حتى تسترجع بلاد المجر ، وكانت فرنسا على رأس الدول التى تريد تمزيق النمسا ، فدعت تركيا الى الاشتراك معهن فأبى السلطان نقض العهد ، وشرع يرسل المواعظ الى تلك الدول حتى تمتنع عن إثارة الحرب . وأصدر الصدر الأعظم منشوراً طويلا يصف فيه أهوال الحروب بأبلغ العبارات ويختمه بدعوة الدول المسيحية الى السلام . وعبئاً حاول بونفال المسمى احمد باشا وسفير فرنسا وغيرها تحريك السلطان ورجاله لانتهاز هذه الغرصة ، وساعده فى ذلك أرسلان غرائى خان القريم الذى كان يعرف مقاصد الروسيا ، فالدولة العثمانية حينئذ معتن الدول المسيحية الى السلام . وعبئاً حاول بونفال المسمى احمد باشا وسفير فرنسا وغيرها تحريك السلطان ورجاله لانتهاز هذه الغرصة ، وساعده فى ذلك أرسلان غرائى خان القريم الذى كان يعرف مقاصد الروسيا ، فالدولة العثمانية حينئذ أصرت على التزام السكوت وتوسطت انكلترا بينها و بين الروسيا واوستريا حتى عقدت بين الدول الثلاث معاهدة سلم دائمة . ثم ان الدولة وحماني إمارة الفلاخ وملدافيا وصارت ترسل إلى هناك أميراً تنتخبه من أروام استانبول ، فكان رجال الدولة يضعون هذه الامارة بالمزاد فيذهب الأمير الرومى من الآستانة فيجمع مايقدر عليه من الأموال بالطرق الدنيئة وغير المشروعة ، ويرشو بها رجال الديوان لأجل إطالة امارته ، حتى إذا جاء من زاد عليه صرفوه عن الامارة وولوا الذى زاد . وهكذا ساءت إدارة الفلاخ والبغدان ، وكان هذا النسق فى الحكم يزيد بغضاء أهالى رومانيا للأتراك و يحملهم على محبة الروس . وقد جنت الدولة العمانية من تحكيم هؤلاء الأروام فى بلاد رومانيا اتحاد الرومانيين مع الروس فى وجهها وكان ذلك و بالا عليها .

السلطان عثمان الثالث

وفى ١٣ ديسمبر سـنة ١٣٥٤ توفى السلطان محمود الأول بعد أن ملك أر بما وعشرين سنة وكان حليما رؤوفاً محبوباً ، فأسف عليه الناس أجمع ، وخلفه السلطان عُهان الثالث . وكان الصدر الأعظم هو على باشا فاسنخف بأمر السلطان وأكثر الفلول من مال الدولة ، فأمر السلطان بقتله ووضع رأسه فى صحن من فضة على باب القصر السلطانى ، وولى الصدارة وزيراً اسمه محمد راغب باشا . وكان فى غاية الدهاء والحكمة مع الحزم والمزم ، وكانت له خبرة بالسياسة الخارجية . ولم يطل أمر عُهان الثالث ولم يحصل شى فى زمانه سوى حريق لم يسبق له مثيل فى الآستانة التهم نصف هذه العاصمة . ومات عُمان الثالث فى ٢٩ اكتو بر منة كان من السيانة التهم معف مؤد العاصمة . ومات عُمان الثالث فى ٢٩ اكتو بر منة كان م

السلطان مصطفى الثالث

وخلفه ابن أخيه وهو السلطان مصطنى الثالث ابن أحمد الثالث . وقد بدأت سلطنته فى أثناء حوادث أثارت ثائر الأمة ؛ منها الاعتداء الذى جرى على قافلة الحجاج بين الحرمين ، ومنها أنسفينة أمير الماء ـ أى القبطان باشى ـ خرج منها جنودها و بتى فيها بعض النواتية من الأرقاء المسيحيين فذهبوا بها إلى مالطة . غير أن الساطان بدأ بالاصلاح فعلا ، وأول ما وجّه اليه همه هو إصلاح الأمور

المالية ، وضبط الجبايات ، واتباع سياسة التوفير ولا سيما فى القصر السلطانى . وأخذ

۲۷۰ تعلیقات الامیر شکیب علی ابن خلدون

السلطان ادارة الاوقاف من يد « آغا القصر » وسلمها إلى الصدر الأعظم . وكان راغب باشا يبنى المحاجر الصحية توقياً من الطاعون ، و يقوم باصلاحات أخرى مثل بناء دار الكتب العظيمة التى بناها فى استانبول ، وكان مراده أن يشق بلاد الاناضول بترعة تتكون من نهر سقارية ، ومن محيرة واقعة بين سقارية و إزنيق ، وذلك تسهيلا لنقل الحبوب والاقوات فمات قبل أن يتمكن من إجراء هذه الفكرة الحسنة وكانت وفاته سنة ١٣٥٢ .

و بينها كانت الدولة فى أشد الحاجة إلى مثل راغب باشا جرت حوادث فى غاية الخطورة ، منها قتل بطرس الثالث قيصر الروسيا وجلوس كاتر ينة الثانية على عرش تلك المملكة ، وموت أوغوست الثالث ملك بولونيا ، وكانت الروسيا قد دخلت فى صف الدول العظام ، وأخذت تنمو بسرعة فوجهت جميع دسائسها إلى إسقاط مملكة السويد، ومملكة بولونيا والسلطنة العمانية . وقد تغلبت على السويد ونزعت من يدها بموجب معاهدة « نيستاد » أحسن ولاياتها في البلطيق الغربي ، ثم قضت الروسيا على مملكة بولونيا وأجلست على عرش هذه المملكة الكونت « ستانسلاس بونياثوڤسكى » عشيق القيصرة كاترينة أو أحد معشوقيها الذين كان لا يأخذهم الاحصاء، فاحتجت تركيا وفرنسا على عمل الروسيا هذا ولكن الدولة العُمانية كان بلغ منها فساد الادارة وفشوالرشوة والخيانة إلىأقصى حد يتصوره المقلوكان الانكايز يستعملون المال في جميع مقاصدهم ، و ينالون به جميع ماير يدونه من الدولة وكان السلطان يعرف كل ذلك ولا يقدر على الاصلاح نظراً لشمول الفساد وعموم البلوى حتى أنه قال لخان القريم : إن جميم الباشوات الذين عندى قد فسدت أخلاقهم ولم يبق لهم هم الا في اقتناء الجواري ، وآلات الطرب ، و بناء القصور . وفي أثناء ذلك اعتدى الروس على حدود الدولة ودخل القو زاق الى « بالطة » فأعلنت الدولة الحرب على الروس ولكن كانت جيوشها في أسوأ حالة ، وكان مضي زمن طويل وهي خافضة في السلم فنسيت أهم معدات القتال ، وكانت قلاعها قد تداءت الى الخراب ، وكانت المدفعية فى أشنع حال ، وكان الولاة قد أخذوا يستقلون فى ولاياتهم مثل احمد باشا فى بغداد

والحاج يمكلى فى طرابزون ، والمملوك على بك في مصر ، وغير ذلك . وثار يومئذ ظاهر العمر الزيدانى فى عكة .

هذا ولما أعلنت تركيا الحرب على الروسيا زحف خان القريم كريم غراثى فاخترق حدود الروسيا ، وهزم الروس وعاد الى بندر بخمسة وعشرين الف أسير مَهْمٍ . ولسوء الحظ مات كريم غرائي في أثناء ظفره هذا ، فزحف الروس وحاصروا « شوقسين » فامتنعت عليهم ، وجاء أمين باشا قائد العثمانيين لنجدة التتر فانهزم وأمر السلطان بقتله . وخلفه و زير يقال له « المولدوڤنجي » فلم يتوفق لانه بينما كان يعبر نهر دِنَيستر طغت المياه فزءزعت أركان الجسرين اللذين على النهر ، فازدحم الجيش العثمانى ازدحاماً ساعد على انهيار الجسور فغرق منه عدد كبير ، بينما كانالروس يرمون على الجيش بنيرانهم فانكفأ العثمانيون الى نهر الطونه ، ودخل الروس الى بلاد ر ومانيا . ثم أرسلت ااروسيا أسطولا الى البحر المتوسط فأثار بلاد الموره ، و بلاد الجبل الأسود، فتوالت الوقائع بين الأتراك و بين الثائر ين من الأر وام ، ومن السلاف واشتعلت الحرب بين الأسطولين العثمانى والروسى ، واحترق الأسطول العثمانى في « ششمه » . وكان يقود الأسطول الروسي « أو رلوف » الشهير عشيق القيصة كاترين الثانية ، ولكن قيادته كانت اسمية والفعل كان لأمير الما. الأبكوسي المسمى « الفِنستون » وأراد الفنستون هـذا أن يخترق الدردنيل فأبي أو رلوف أن يطيعه وجاء فحصر جزيرة لمبي التي هي قبالة ذلك البوغاز . وكان العثمانيون قد بادروا الى تحصين الدردنيل، وحشدوا على الضفتين ثلاثين ألف مقاتل، وهكذا أمنوا خطر عبو ر الر وس الى الأستانة .

وأما فى رومانيا فدارت الدائرة أيضاً على العثمانيين ، مع أنه كان عندهم هناك مائة وثمانون ألف مقاتل ، وأوشكوا أن يحيطوا بالروس ، ولكن بسوء إدارتهم تغلّب الروس عليهم فى معركة «كاهولو » وقيل إنهم فقدوا خمسين الف مقاتل . ولم يكن من يفكر فى حفظ شأن السلطنة غير السلطان وحده ، وكان الوزرا .كلهم تحت تأثير الانكليز يريدون الصلح ، وقد طلبوا وساطة النمسا لذلك . وكان البارون «دوطوط تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

de Tott » الافرنسى يشتغل بأمر السلطان فى ترميم المدفعية العثمانية ، اذ بِعد أن كانت هى المدفعية الأولى فى أوربا تقهقهرت الى الدرك الأسفل ! ! فأنشأ السلطان مدرسة للمدفعية والهندسة فى الكاغدخانه ، وكذلك بنى السلطان مدرسة للبحرية وذلك فى دار الصنعة التى يقول لها الأتراك « الترسانة » وكانت البحرية وصلت الى أقصى حدود الخلل وصار القبطان باشى ـ أى ناظر البحرية ـ يضع السفن تحت المزاد ، فالذى يزيد له فى الرشوة يقلّده قيادة السفينة . ومما لا شك فيه أن البارون دوطوط خدم العثمانيين فى ذلك الوقت خدمة جزيلة فى ترميم المدفعية والبحرية .

وفى سنة ١٧٧١ هاجم حسن بك التركى ومعه أربعة آلاف متطوع جزيرة «لمى» وهزم الروس وألجأهم الى الفرار بأسطولهم ، فكافأه السلطان بنظارة البحرية وانهزم الروس أيضاً فى كرجستان ، وفى طرابزون ، إلا أنهم تغلبوا على القريم وكانت هذه قاصمة الظهر لتركيا اذ أعلن البرنس الروسىقائد جيشهم استقلال القريم عن تركيا ، ووضعها تحت حماية الروسيا . ومن بعد ذلك صار البحر الأسود بين الدولتين بعد أن كان عمانياً بحتاً .

أما النمسا فقد اتفقت مع بروسيا والروسيا على اقتسام بولونيا ، ثم توسطت النمسا فى الصلح بين تركيا والروسيا واجتمع رجال الدول الثلاث فى مولداڤيا ، وعندمابدأوا بالمذاكرات الصلحية اشتط الروس فى مطالبهم فرفضت تركياصلحاً كهذا ، واستؤنفت الحرب . فانكسر الروس فى « روسجق » و « سيلستريه » من بلاد البلغار . فذهبوا الى « بازَرِجيك » وهى مدينة غير محصنة فانتقموا عن هزائمهم بقتل الأهالى وفيهم النساء والأطفال ، و روى المؤرخ « هامر » أن حسن باشا قبطان البحر على رأس جيش من الساهية طرد الروس الى ماوراء الدانوب ، وغم مدافعهم وأر زاقهم وقدور الطمام فيها اللحوم وهى نصف ناضجة .

ثم إن الدولة تغلّبت على علي بك الثائر بمصر بالانفاق مع ظاهر العمر الزيدانى والى عكة الذى كانت السفن الروسية تمدّه بالمال والسلاح ، ولسوء طالع السلطنة مات مصطفى الثالث بينها كان يريد أن يقود الجيش المرابط على الدانوب ، وذلك فى ٢١ سبتمبر سنة ١٧٧٣ وأسفت الأمة العثمانية بأجمها عليه ، لأنه كان مصلحاً كبيراً ، وجاء فى زمن بلغت فيها الادارة أبعد ما يتصوره المقل من الخلل ، فعالج أمراض السلطنة بصبر عجيب ، وأصلح جانباً كبيراً مما كان ينوى إصلاحه . وقد فكر السلطان فى خرق برزخ السويس وكلّف البارون دوطوط بأن يرسم

له خطة لهذا المشر وع الذي كان ينوى إجراءه بعد عقد الصلح .

السلطان عبد الحميد الأول

فتولى الملك السلطان عبد الحميد الأول والملك جمرة تضطرم ، ولم تصل الغوضى فى السلطنة المثمانية إلى مثل ما وصلت إليه لذلك المهد ، فان أحمد باشا والى بغداد كان قد أعان استقلاله ، وظاهر العمر الزيدانىكان قد استفحل أمره واستولى على بلاد الجليل التى يقول لها العرب « بلاد الأردن » وحصّن عكة واتخذها عاصمة له وكان محمد بك والى مصر ثائراً تقريباً ، وكان محمود باشا والى اشقودره فى شمالى ألبانيا قد انفصل عن الدولة ، وكان أهم منه على باشا والى يانيا الذى أسس في جنوبى ألبانيا ملكة مستقلة .

دخل عبد الحميد الأول على السلطنة وهى بهذه الحالة ، وجا .ت الروسيا وأعلنت عليه الحرب انتقاماً عن هزائمها الماضية ، وأسرع القائد الروسى الكونت « رومانسوف » فقطع بين الجيش العثماني و بين مير ته التى كانت فى « قارنة » فوقع الرعب فى الجيش وتبد د شمله ، ولم يبق مع السرعسكر إلا ١٢ ألف مقاتل . فرأى السلطان أن مداومة الحرب مستحيلة ، وعقد مع الروسيا معاهدة «كوتشوك قينارجى » فى ٢١ يوليو سنة ١٩٩٤ . و بهذه المحاهدة انسلخت بلاد القريم ، و بلاد بوجاق ، و بلاد قو بان عن تركيا ، واستولى الروس على كيلبورم ، و ينى قلمة ، وآزوف ، وصار لهم حق اللاحة فى البحر الأسود ، ورجمت الفلاخ والبغدان إلى تركيا ولـكن مع الاعتراف للروسيا محق إبدا، رأيها فى شئون تينك الامارتين ، وكذلك صار للروسيا حق آخر وهو (١٨ – تعليقات ) ۲۷٤ تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

التكلم فى الشئون العائدة المسيحيين وكنائسهم ، مما كان السبب فى الحرب المسماة بحرب القريم سنة ١٨٥٤ .

قال هامر مؤرخ السلطنة العُمانية : من بعد هذه المعاهدة صار السلم والحرب مع الدولة العُمانية فى قبضة الروسيا ، وقلما وُجدت معاهدة على تركيا أشأم منها ، ولم ينشف الحبر على الورق حتى أعملت الروسيا دسائسها في شبه جزيرة القريم ، فثار الأهالى وخلموا (« دولة غراثي » الأمير الشرعي وبايموا «شاهينغراثي» الذي انضوى تحتلواء الروسيا . فلم يقبل أشراف البلاد أن يدخلوا في طاعة الخان الجديد ،فاستنجد هذا كاتر ينة فارسلتْ اليه جيشاً سبعين الف عسكرى ، فقبضوا على أشراف البلاد وأعيانها ، وقتلوا منهم وغرَّ بوا وارتكبوا الفظائم ، وانتهى الأمر بخضوع القر يمللحكم الروسى . و بعد أن قضت الروسيا وطرها من القريم رمت الخان شاهين هذا الى الخارج ، فلجأ الى تركيا فنفوه الى رودس ، وقيل إنهم قتلوه . وصارت القريم والقوبان من ذلك العهد جزءاً من الروسيا ، واعترف الباب العالى بذلك سنة ١٧٨٤ وكانت الىمسا والروسيا متفقتين حينئذ، وتعاهد الامبراطور يوسف الثانى صاحب النمسا ، والقيصرة كاتر ينة على اقتسام تركيا . فاضطر الباب العالى أن يعلن الحرب على الدولتين ، فزحفت الجيوش النمسوية من جهة بلغراد فكسرها الصدر الأعظم فى « لاغوس » وأكتسح بلاد « البانات » التي كانت لتركيا من قبل . وهاجم الاتراك مدينة «كيلبو رم» فامتنعتعليهم لان الروس أحسنوا الدفاع عنها ، واستولوا على « هوقسيم » وعلى « أوقزاقوف » وجا. قبطان البحر حسن بإشا لينقذ « أوقزاقوف » فخسر خمس عشرة سفينة ، وأحد عشر الف مقاتل ، فكانت نتيجة هذه الغادحة أن الروس دخلوا « أوقزاقوف » وذبحوا ٢٥ الف نسمة من أهلها .

وفي أثناء هذه الحرب ظهر رجل فى الأناضول تسمى بالشيخ « أوعلانأولو » وزعم أنه المهدى ، وكاد يثير الأناضول كلها على الدولة . ومن الغريب أن هذا المهدى كان فى الحقيقة رجلا طليانياً اسمه الأصلى « جيوفنّى فاتيستابوتّى Jiovanni ه ولد فى « بيازانو » من إيطاليا ، ودخلراهباً عند الدومينيكان 740

فى « راڤين Ravenne » فأرسلوه إلى الموصل ، فاختلف هناك مع المطران وخرج من الدير وأخذ يجوب بلاد الأناضول ، و بلاد إيران ، وانقلب من الرهبانية إلى القيادة المسكرية ، و إلى الدعاية المهدوية ، وأخذ يخطب فى الأمصار فى إعادة الاسلام إلى نقائه الأول كما كان عليه السلف ، فانقاد الناس إلى كلامه وأطاعوه ، وزحف إلى أرضروم واستولى عليها وتلقّب بالمنصور ، وأراد أن يتقدم منها إلى سيواس . فأرسل الباب العالى رسله إلى هذا المهدى يقول له : إنه مادام المهدى المنتظر فليظهر حماسته يحارب الروس ، وانتصر فى الوقعة الأولى على القائد الروسى « أبركسين » ثم انكسر وما زال يحارب مدة أربع سنوات والحرب بينه و بين الروس سجال ، إلى أن وقع فى أيدى الروس أسيراً فعاملته كاترينة معاملة حسنة ، وأجرت عليه رزقا كافياً

أما السلطان عبد الحميد الأول فبعد توالى هذه المصائب على المملكة مات غماً وذلك فى ٧ ابر يل سنة ١٧٨٧ .

وتولى مكانه ابن أخيه السلطان سليم الثالث ، وكان عبد الحيد بخلاف السلاطين السابقين بَرَّا بأهله ، فـكان يعامل السلطان سليما معاملة الأب لابنه

فجلس السلطان سليم أسوأ ما كانت السلطنة حالا ، وكان سليم مقتنماً بوجوب إصلاحها والأخذ فى إدارتها بالطرق العلمية الأوربية . وكانت هذه الفكرة قد ملاًت دماغه فتجشم مشقة إجرائها ، وأنفذ كثيراً منها . وكان حميدالخصال عاقلا حليما ، فبدأ ملكه بالعفو والمرحمة ، وساعد المديونين بأداء ثلاثين فى المئة إلى دائنيهم من خزانة السلطنة تخفيفاً للازمة الاقتصادية ، ولكن طالع الحرب كان لا يزال مشئوماً . فان قبطان البحر حسن باشا انكسر فى «فورشانى» في ٢١ يوليو سنة ٢٩ و بعدذلك بشهر ين لحقت بالدثمانين هزيمة أخرى ، وكانت الغلاخ ، ومولدافيا ، و بلاد السرب تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

في أيدى الاعدا. ، والروس يحاصرون قلعة اسماعيل التي هي معقل العثمانيين الأعظم على الدانوب ، وكانت الخزانة فارغة ، فكانت من كل جهة علامات الشؤم مُطبقة إلا أن حادثًا جا. فحفَّف الازمة وهو موت يوسف الثاني أمبراطور النمسا سنة ١٧٩٠ فان أخاه ليو بولد خالف السياسة التي كان ساثرا عليها أخوه في عداوة تركيا وعقد الصلح مع الباب العالى ، وأعاد اليه جميع البلاد التي كانت النمسا احتلتها من تركيا سوى بعض أماكن على ضفة « نهر الأنَّة » ولكن الروس لبثوا ظافرين ، وفتحوا قلمة اسماعيل عنوة بعد حصار شديد يفوق الوصف ، فذبح الروس جميع المسلمين كباراً وصغاراً ، رجالا ونساء ، واستمرت للذبحة ثلاثة أيام ، ولما وصل الخبر إلى استامبول ثار الشعب وطلبوا الاقتصاص من رجال الدولة ، فقتلوا لهم الوزير حسن باشا الذي كان قبطان البحر برغم ماكان من بسالته وقيامه بواجباته ، وكان السرعسكر يوسف باشا قد انهزم أيضاً في « مانشين » فتدخلت انكاترة و بروسيا في الصلح ، وانعقدت معاهدة « ياسي » في ٩ يناير سنة ١٧٩٢ وبموجها استولت الروسيا علىالقريم ، وعلى شبه جزيرة طامان، وقسم من قوبان، وقسم من بسارابيا، ومدينة أوقزاقوف وغير ذلك .

ونبغ فى ذلك الوقت «كوتشوك حسين باشا» فتولى نظارة البحرية ، وكان صهراً للسطان ، وكان متحلياً بمزايا نادرة ، ولو لم يمت قبل وقته وذلك سنة ١٨٠٣ لبلغت تركيا بواسطة هذا الوزير الدرجة القصوى من الرقى ، فانه بدأ فطهر البحر من الفرصان بمد أن طال عَيْثُهم فيه ، ثم أخذ بترميم القلاع وشحنها بالمقاتلة ، ثم انتدب مهندسين من فرنسا والسويد ، ثم أخذ بترميم القلاع وشحنها بالمقاتلة ، ثم انتدب مهندسين البحرية اللتين كان أنشأهما البارون الافرنسي دوطوط . وأنشأ خزانة كتب تشتمل على أحسن كذب الفن ، واعتمد فى أكثر اصلاحاته العسكرية على ضباط الفرنسيس وأدخل اصلاحات فى دار السبك فى الطو بخانة ، وكانت الروسيا تنظر إلى هذه النهضة المثمانية بمين الحذر ، وقد تحفر تن للنكث « بمعاهدة ياسي » وثار فى ذلك الوقت باشا « وِدْين » من بلاد البلغار ، فساقت الدولة عسكرا لمحاربته ولـكمها الترمت أخيرا أن تَرضيه بترك ودين له مدة حياته .

وكانت هذه الفتن المصطلمة المستمرة فى السلطنة الممانية فى داخلها ، وهذه الحروب المضطرمة المستمرة عليها من خارجها ؛ قد أطمعت فيها دول أو ربا ، وصيرتها تفكر فى دنو أجل هذه السلطنة . وصارت كل دولة تتحفز للاستئثار بشقص من هذه التركة . وقد كان حديث اقتسام أو ربا للسلطنة الممانية قديماً ، وطالما تذاكرت الدول وربية جعاء فى هذا الأمر ، أو تفاوض القسم الاكبر منها فى إتمامه ، وكان يحول دول ذلك الاختلاف فيا بينهن ، مع صعوبة إتمام العمل بنفسه ، لأنه ليس بسهل . وقد لخصنا فى حواشى « حاضر العالم الاسلامى » كتاباً لأحد و زرا. رومانيا القطاعها ، ومن الغريب أن الاو ربيين فكروا فى هذا الأمر أيام كانت تركيا فى عنجهية أمرها ، وكانت جيوشها توغل فى قلب أو ربا . فبديهى أمم م إذا ويا وعدم أن ظهرت عليها علامات الاعطاط ، وتوالت فيها الثورات ، وتحفز رعاياها البلقانيون أن ظهرت عليها علامات الاعطاط ، وتوالت فيها الثورات ، وتحفز رعاياها الما المالية الم المسيحيون كالسرب ، واليونان ، للانتقاض على ال

فلما تولى سليم الثالث السلطنة كان الناس فى أو ربا يعتقدون أن أجل الساطنة أصبح قريباً جداً ولذلك قررت الحكومة الفرنسوية غزو الديار المصرية، وحاولت اقناع تركيا بان هذه الغزاة لا تنوى بها فرنسا المداوة لتركيا ، و إنما تريد بها سبيلا الى الهند ، كما أنها ترى حكم الماليك فى مصر شيئاً أشبه بالفوضى فتريد القضاء عايه . وكانت اذكلترة فى غيرة شديدة من نفوذ كلمة فرنسا لدى الباب العالى ، فلها غزت فرنسا مصر اهتبلت فى ذلك الفرصة حتى تقربت الى الحيكومة المثمانية ، وصارت معها يداً واحدة . فأعلنت الدولة الحرب على فرنسا ، واتحدت معها انكلترة والروسيا أملاك الفرنسيس فى جميع البلاد المثانية . وكان الفرنسيس قد تغابوا على الماليك أملاك الفرنسيس فى جميع البلاد المثانية . وكان الفرنسيس قد تغابوا على الماليك فى واتعتى « الاهرام وامبابة » وسقطت مصر كلها فى أيدي الفرنسيس وجاء جيش تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

عُماني بقيادة مصطنى باشا عدده ١٨ الغاً فنزل عند أبي قير ، وقبل أن يتحصن في مراكزه هجم عليه بونابرت ومزَّقه شر ممزق ، الآَّ أن الأسطول الانكايزي أحرق الأسطول الافرنسي في مياه أبي قير ، فتعذَّر على الفرنسيس إنجاد عسكرهم ، وصار كالمحصور . ومم هذا فقد زحف « بونابرت » الى سورية ، وما زال يتقدم حتى وضع الحصار على « عكة » وكان لو أخذها استولى على سورية ، وربما وصل الى الأستانة . وهذا شي. لا يقدر مؤرخ أن يجزم به ، و إنما يتفق العقلا. على أن فشل بونابرتأمام عكة قضى على آمال فرنسا في هذه الحلة المصرية . « فاحمد باشا الجزَّار البوسنوى » قائد الحامية العُمانية في عكة « والاميرال سيدني سمت » قائد الأسطول الانكليزي في بحر عكة ، ردًّا بونابرت خائباً . فرجع الى مصر ومنها أبحر الى فرنسا ، وترك قيادة جيشه للجنرال «كليبَر» . فأخذ الانكليز يفاوضون كليبر في الصلح ، ولـكنهم طلبوا منه تسليم جيشه فأبى قبول هذا الشرط المهين ، فجاء واحد اسمه سليمان الحلبي سار من حلب الى مصر بمجرد حميته ٍ ، وطعن كليبر بخنجر فقتله ، فأنقذ الاسلام من عدو كبير . فخلفه الجنرال « مَنْهُو » فانكسر ، وأخيرًا تم الاتفاق سنة ١٨٠١ على إخلا. الفرنسيس للديار المصرية .

وكان السلطان راغباً جداً فى عقد الصلح ، وذلك لأن الفتوق كانت متوالية من كل جهة ، فالانكشارية عصوا فى بلغراد واستولوا على القلعة . وكانت عصائب من الأشقيا، تعيث فى بلاد البلغار ، ومكدونية . وكان السربيون بقيادة «قره جورج» جد العائلة المالكة اليوم قد رفعوا لواء الثورة . وكان « على باشا تبلنى » المتغلب على جد العائلة المالكة اليوم قد رفعوا لواء الثورة . وكان « على باشا تبلنى » المتغلب على يانيا قد أعلن استقلاله عن الدولة ، وكان الوهابيون قد غزوا الحجاز واستولوا على الحرمين الشريفين ، وكانت فى نفس العاصمة ثورة أحدثها الانكشارية بالاتفاق مع العلماء بسبب التشكيلات العسكرية التىقام بها السلطان سليم مقتدياً فيها بالجيوش الأوربية ، وقد أطلق عليها اسم « النظام الجديد » فوقع القتال بين الانكشارية والنظام الجديد ، وانتهى الأمر بغلبة الانكشارية .

وفى ذلك الوقت رجم التقارب بين تركيا وفرنسا ، وأرسل بونابرت الجنرال

« سباستيانى » لأجل حمل الباب العالى على محار بة الروسـيا ، وكان الباب العالى عزل أميرى الفلاخ ، ومولداڤيا صنيعتى الروسيا ، فأرسلاسكندر الأولقيصر الروسيا عسكراً احتل تينك الامارتين وأعلنت الحرب .

ثم لم تكف ِ الثورات الداخلية . والفتنوالحرب مع الروسيا ، حتى جاء الانكليز يطلبون من الدولة أن تمقد تحالفا مع الروسيا وانـكلترة ، وأن تعلن الحرب على فرنسا، وتطرد الجمرال سباستياني الذي أرسله بونابرت إلى الاستانة ، وأن تتخلى عن الفلاخ ومولداڤيا للروسيا . وقد طلبوا أن يتسلموا الدردنيل والأسطول العُماني . فأبى الباب العالى قبول هذه الشروط ، ودخل الأسطول الانكليزي من الدردنيل الذي كانت حصونه ضعيفة جداً بسبب إهمال الاتراك لها. وكان الأسطول العُماني أمام غاليبولى فأحرقه الانكليز ، ولما وصل الخبر الى الأستانة عوَّل رجال الدولة على الاستسلام لارادة الانكليز والروس ، وأشاروا على السلطان سليم بترك كل مقاومة ، إلا أن الانكشار يةوالا هالى ثاروا عليهم، وأجبروا السلطان على المقاومة واستفاد منذلك الجنرالسباستيانىوالفرنسيس، وانضم إليهم سفير أسبانيا ، وحرَّضوا الأهالى على القتال ، وابتدأت التحصينات بالعاصمة بينما الأميرال الانكايرى دوكنورت يتفاوض مع رجال الديوان فى شروط الصلح . فما مضت خمسة أيام حتى كانت الحصون قد ترممت وصار فيها تسعانة مدفع ، وكان ناظر البحرية من حزب المقاومة مخالفالزملائه ، فجمّةز عشر بوارج وأعدها للقتال . فلما رأى الاميرال دوكنورت أنه بهذه الايام الخسة التي أضاعها فى المفاوضات الصلحية أصبحت الأستانة فى منعة عظيمة ، خاف على أسطوله فأسرع بمفارقة الاستانة ، و بينما هو عابر الدردنيل أطلقت عليه الحصون مدافعها فأغرقت له بارجتين وأهلكت ستمائة بحرى.

فغضبالانكليز وأرادوا الاستيلاء علىالديار المصرية ؛ وكانت الدولةقد أرادت التخلّص من الماليك فثاروا عليها وتغابوا على خسرو باشا فى دمياط . تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

## محمد على باشا

وكان هناك قائد ألبانى اسمه « محمد على » منذوى التدبير استفاد منسوء إدارة الماليك ، واستجلب إلى ناحيته عواطف الأهالى ، فصار له حزب عظيم وثاروا على الماليك ، وثاروا أيضا على خسرو باشا الوالى من قبل الدولة وسفّروه إلى الاستانة . فأرسلت الدولة مكانه خورشيد باشا ، فأراد هذا أن يتخلص من محمد على فلم يقدر عليه بسبب انتصار الاهالى له . وألح المصريون على الدولة بتولية محمد على نم كم مصر ، فرضيت الدولة بذلك تسكينا للفتنة ، وأصدرت الفرمان بولاية محمد على ، على أن يدفع لما خراجاً سنو ياً سبعة ملايين فرنك ، وكان ذلك سنة ١٨٠٥ . فاتفق الماليك تحت رئاسة « محمد بك الألنى » مع الانـكليز وشرع الفريقان بمحار بة الدولة ، واحتل رئاسة « محمد بك الألنى » مع الانـكليز وشرع الفريقان بمحار بة الدولة ، واحتل وغلبت الدولة المرابي في الاسكندرية سنة ١٨٠٥ إلى أن محمد على لم يكن وأعلنت الدولة الحرب على الانكليزى الاسكندرية معركة بعرية الماليك أن محمد على الماليك ألمان وأعلنت الدولة الحرب على انـكاترة وجرت معركة بحرية هائلة بين الأسطول المرابي و وأعلنت الدولة الحرب على انـكاترة وجرت معركة بعرية هائلة بين الأسطول المرابي و والأسطولين الانـكليزى والروس على باب الدرنيل .

وفى ذلك الوقت عادت الثورة إلى الاستانة ، وكان الصدر الأعظم غانباً مع أعوانه الوزراء فى سد الفتوق البعيدة فتولى الأمر قائمةام الصدارة ، نخان السلطان وأفسد بين الجند ، فهاجموا القصر وطابوا من السلطان أن يسلمهم سبعة عشر شخصاً من رجاله ليقتلوهم . وكان السلطان توقف عن مقابلة الانكشارية بالعسكر الجديد تحرجاً من سفك الدماء بين عساكره ، ولكنه لم يشأ أن يوافق على تسليم رجاله للقتل ، وفى مقدمتهم « البُستانجى باشى » الذى عند مارأى استفحال الثورة و إحاطة الانكشارية والجيش المستمى « كَمَكَ » بالقصر أراد أن يستسلم إليه ليقتلوه و يخلص مولاه السلطان من هذا المأزق وأخذ السيف يعمل فى جميع أنصار الاصلاحات الجديدة ثم ازداد تمرد الجند حتى طلبوا خلع السلطان سليم نفسه ، فاستفتوا شيخ الاسلام قائلين له : إذا كان السلطان مخالفاً لأحكام القرآن فهل يجوز بقاؤه على عرش السلطنة ؟ فأجاب شيخ الاسلام : كلاً والله أعلم بما يجب وكان رئيس الثورة رجلايقال له « قاباقتجِي أوغلو » فاستند على هذه الفتوى وخلموا سليم الثالث

السلطان مصطفى الرابع

وبايموا مصطفىالرابع بن عبد الحميد الأول، ودخل شيخ الاسلام فأبلغ السلطان سليم فتوى الخلع وإرادة الشعب ، فتلقى السلطان سليم هذا الأمر بالصبر الجميل واعتزل جانباً وأخذ يقضى أوقاته فى تعليم محمود ابن عمه الذى تولى السلطنة فيا بعد باسم محمود الثانى . ولما وصل الخبر إلى الانكشارية على نهرطونة زاطوا فرحاً ، وثاروا على الصدر الأعظم وجعلوا مكانه شلبى مصطبى باشا .

وصار الحـكم في استانبول لشيخ الاسلام ، وقائمقام الصدارة ، ولـكن لم يطل الأمر حتى وقع الخلف بينهما واستفاد « قاباقتجي أوغلو » من ذلك فانحاز إلى شيخ الاسلام وأسقطا الصدرالأعظم فقام مقامه طتيار باشا فاختلفا معهأ يضآ فأسقطاه فالنجأ إلى مصطفى باشا البيرقدار والى رُسجق . وكان البيرقدار من حزب السلطان سليم ، فقرر أن يزحف إلى الآستانة و يخلصها من هذه الفوضى و يرد سليما إلى السلطنة . فأرسل من قبله سعاة إلى الصدر الأعظم \_ وكان الصدر مصطفى شلبى فأكدله أن كل مراده تخليص الآستانة من شيخ الاسلام وقاباقتجى أوغلى ، فوافق الصدرعلى ذلك ، ومالأهم السيد على ناظر البحرية ، وزحف البيرقدار بستة عشر ألف عسكرى على الاستانة ، فلما علم السلطان مصطفى الرابع بهذه الحركة صدر أمره بعزل شيخ الاسلام وأعوانه ، وحل نظام عسكر اليَّمَك . وكان مصطنى البيرقدار على باب الاستانة ، فأظهر رضاء وظن السلطان مصطفى أن الفتنة قد انقضت ، وذهب إلى كوشك كوك صوتنيز"، ولكن البيرقداركان ناوياً أن لا يرجع حتى يرد السلطان سليما إلى السلطنة ، فهاجم القصر واتفق الانكشارية ممه ، وبلغ السلطان مصطفى ذلك فرجم إلى القصر ، وأرسل إلى البيرقدار يقول له ليتمهل فآنه لا يلبث أن يخرج إليه السلطان سليم . وفى الوقت نفسه أمر مصطفى الرابع جماعة من رجاله بقتل سليم الثالث ، وكان السلطان سليم

تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

قوى البنية موفّق العضلات ، فصرع جملة ممن هاجوه قبل أن سقط قتيلا. ولما قيل للسلطان مصطنى أنه قد قُضى عليه جاء ونظر إليه وقال : قولوا لباشا روسجق ليأخذ الآن السلطان سليم الذى يريده ، وكان البيرقدار ويقال له أيضاً « العَمَدار » قد دخل القصر عنوة ، فرأى الساطان سليم مدرجاً بدمائه فصاح وَى أفندم . وأخذ يلطم نفسه ويبكى . فقال له سيد على ناظر البحرية : ليس لباشا روسجق مصطنى العامدار أن يبكى بكاء النساء فلندع البكاء ولنقتص ً من قتلة السلطان السليم ولنخلص السلطان محود الذى يجوز أن يقتل أيضاً . فرجع البيرقدار إلى رشده وخلع السلطان مصطنى وحبسه

## السلطان محمود الثانى

و بايع أخاه محموداً بالسلطنة وذلك فى ٢٨ يوليو سنة ١٨٠٨ .

وفى سنة ١٩٦٧ طفت أنا محرر هـذه السطور مع بعض زملانى نواب الامة المثمانية فى قصر طوب قبو مقر السـلاطين العظام قبل أن صاروا يسكنون فى قصر « طولمه بغجه » وكشك « يلدز » وكان يدلنا على آثاره التاريخية ، وأقسامه الـكثيرة المدهشة ، المؤرخ أحمد رفيق بك . ولما وصلنا إلى الغرفة التى قتل فيها السلطان سايم والثالث رحمه الله دلنا على المـكان الذى سقط فيه صريعاً ، وهو لا يزال معروفاً إلى الآن . وبهذه المناسبة روى لنا حادثة مصطنى العامدار هذه بتفاصيلها وقال: إن الذين قتلوا السلطان سليم أولى : وعان الذى سقط فيه صريعاً ، وهو لا يزال معروفاً إلى فيضطر العلمدار إلى قبول سلطان معود أيضاً بحيث لا يبتى غير السلطان مصطنى فيضطر العلمدار إلى قبول سلطنته ، فانه كان لم يبق إلا سليم ومصطنى ومحود ، فجاءة أخذن محود وخبأنه فى مدخنة لم تخطر على بال القَتَلة ، فبتى مختبئاً فى هذه المدخنة أخذن محود وخبأنه فى مدخنة لم تخطر على بال القَتَلة ، فبتى مختبئاً فى هذه المدخنة وبايموه سلطاناً . ولو لم يوجد محمود لـكانوا مصطنى، فأخرجوا محوداً منالمدخنة وبايموه سلطاناً . ولو لم يوجد محمود لـكانوا مضطنى ، فائم ولا السلطان مصطنى . قال النا رفيق بك ، إنه أدرك على السلطان مصطنى ، فائم المدخنة مصطنى عمر مصطنى باشا البيرقدار على المالوان مصطنى ، فيتى عنوبياً فى هذه المدخنة محمل على أن قبض مصطنى باشا البيرقدار على السلطان مصطنى ، فاخرجوا محوداً من المدخنة محمل منه مصطنى باشا البيرقدار على السلطان مصطنى ، فاخرجوا محوداً من المدخنة معاني منا مصطنى ، قال المالي معمود ليكانوا مضطرين أن يبقوا طائمين للسلطان السلطان عبد المجيد بن السلطان محمود ، وكانت تقص له كيفية قتل السلطان سليم الثالث لأنها شهدت ذلك عياناً .

ولما تولى السلطان محمود الثاني وتى البيرقدار مقام الصدارة العظمى ، فبدأ هذا بقتل جميع أعوان السلطان مصطفى، وزعما. عسكر اليَمَك . وانفردالبيرقدار بالأمر والنهى وعقد مجمعاًمن جميع الاعيانوالوزراء ، وأوضحهموجوب إصلاح أوجاقالانكشار ية وتأسيس جيش يضارع الجيوش الاور بية فى تمليمه ومعداته . وقال الصدر الأعظم إنه هو من جملة الانكشارية ، وهو يفتخر بكونه من هذا النظام ، ولكنه يرى أن هذا النظام قد فسد ، وأنه كان نظاماً لا 'يغلب لو لم ينحرف عن جادة تعاليم الحاج بيكتاش . ولكن هذا الجيش بعد أن كان مدة قرون هو عماد السلطنة ، وكان العالم يرتجف خوفاً منه ، آل من الفساد إلى أن فقد كل مزاياه القديمة ، ونسى جميع القوانين التي كان فرض عايه العمل بها السلطان سليمان القاوني ، وصار الترق فيه بالرشوة وصارت الرتب تحت المزاد ، وعم الجهل بالفنون المسكرية فانحطت منزلة هذا الجيش انحطاطاً عظما ، ولذلك فقد أمرنى السلطان بأن استأصل جميع هذه المفاسد من أوجاق الانكشارية ، وأن أجبر جميع الانكشارية غير المزوجين على السكن في النكن العسكرية ، وأن لاأدفمرواتب إلاَّ للانكشارية المقيمين في الثكن ، وأن أمنع بيم الجرايات والرواتب ، وأن أوجب على جميعالانكشار ية التقيد بتعاليم السلطان سليمان واتباع الطرق العصرية الاوربية التي أفتى العلماء بوجوب اتباعها ، كما أن مولاى السلطان عازم على تأسيس جيش جديد من شبان المسلمين، ومن أنفس الانكشارية يتلقى الطرق العصرية الأوربية التي يمكنه أن يقاتل بها الكفار بنجاح، هذا مع المحافظة طي نظام الطاعة والآتحاد الذي كان عند الانكشارية القدما. .

فوافق جميع الوزراء وأعيان الساطنة على هذا القرار ، وأفتى شيخالاسلام بوجو به وظن الناس أن كل شىء قد انتهى .

إلا أن فوز البيرقداركان عظيما إلىحد أن غصَّ به النظراء ، وصاروا يتر بصون به الدوائر . وكان قد أغضب العلماء باحتقاره إياهم ، و بمزمه على التصرف بأوقاف تعليقات الآمير شكيب على ابن خلدون

المساجد ، وارتكب البيرقدار خطيئة تبديد الجيش الذى دخل به الأستانة ؛ فانه كان أرسل منه اثنى عشر الفاً إلى مدينة « فيلبَّه » لقتال « مولًا أغا » الثائر بهما فلم يبق عنده إلاّ سبعة آلاف لم يكونوا بقوة كافية ليمنعوه من أعدائه ، فزحف الانكشارية إلى القصر لينقذوا السلطان مصطفى الرابع و يردّوه إلى السلطنة، فقابلهم البيرقدار بشرذمة من العسكر الجديد فلم يقدر عليهم لتفوقهم فى العدد ، فقتل السلطان مصطفى ورمى اليهم بجثته فازدادواحنقاً ، وأحرقوا جانبامن القصر ، ودخلوا وأوشكوا أن يقبضوا عليه وعلى أعوانه ، فلجأ إلى مخزن البارود ووضع فيه النار ، فهلك هو وأعوانه تحت أنقاض مخزن البارود ، ولم يشأ أن يستسلم إلى أعدائه .

وانتصر للعلمدار رامز باشا ناظر البحرية ورمى الانكشارية بالقنابر، وأسرع قاضى باشا بثلاثة آلاف من الجند للمحافظة على شخص السلطان، وأخذ الانكشارية يتراجعون، وأراد رامز باشا أن يعلن العفو إلاّ أن قاضى باشا خالفه فى هـذا الأمر وأصراً على الانتقام . فلما رأى الانكشارية أنهم قد أحيط بهم حلَّ بهم اليأس فوضعوا النار بالبلدة وهى كما لا يخنى مبنية بالخشب، فكادت النار تاتهم جميع الأستانة لتشاغل الناس بالفتنة عن إطفاء الحريق .

ثم إن رامز باشا وقاضى باشا وأعوانهما عند ماعلموا أن البيرقدار قد هلك فى مخزن البارود سُقط فى أيديهم ، وفروا إلى رسجُق وأرادوا هناك المقاومة فلم يتمكنوا فالتجأ رامز باشا إلى بطرسبرج لأن أصله من القريم وفر قاضى باشا و بهيج أفندى من أعوانه إلى بلاد القرامان فوقما فى أيدى أعدانهما وقُتلا.وقد زعزعت هذه الثورة أركان السلطنة ، فاضطرت الدولة إلى عقد الصلح مع الانكليز ، فانعقد فى ٩ يناير سنة ١٨٠٩ أما مع الروسيا فلم يمكن عقد الصلح ، وزحف الروس وأخذوا « برايلا» على الدانوب ، وكسروا المثانيين أمام « سيليسترية » . ولكن لم يقدروا على القلمة ودارت السنة الثانية والصدر الأعظم معتصم بقلمة « شُمله » لكنه لايقدر أن يحمى البلاد . فاستولى الروس على « سيليسترية » و « رسجُق » و « بيقو بوليس » و « بزارجق » فجملت الدولة أحمد باشا صدراً أعظم فزحف بستين ألف مقانل على الروس وأجبرهم على إخلاء رسجق .

وفى ذلك الوقت أعلنت فرنسا الحرب على الروسيا فاضطر قيصر الروسيا إلى طلب الصلح من الباب العالى ، فانعقد الصلح فى ٢٨ مايو سنة ١٨٦٢ وصار «نهر البروت » هو الحد الفاصل بين المملكتين ، ولم يبق فى أيدى الروس سوى أفواه الدانوب ، وقسم من بسارابيه . وندم السلطان على عقد هذه المعاهدة لأن الناس نتهوه فيا بعد إلى أن الروسيا لم يكن لها مناص من قبول جميع شروطه ، وأن وزراءه أضاعوا الفرصة فعزلهم ، وتسمى هذه المعاهدة بمعاهدة « بخارست » .

ولما تولى محمود الثانى كانت السلطنة فى الداخل ممزقة تمزيقاً ، فكان آل شعبان أوغلو حاكمين فى شمالى الأناضول ، وكان آل قره عثمان أوغلو متغلبين على البلاد المجاورة لأزمير . وكان فى سَرَس من مقدونية وفى فلبّه من تراقية أمرا . أصحاب جيوش وقوة ومنعة لا يخضعون تمام الخضوع للحكومة ، وكانت بلاد العرب فى أيدى الوهابيين وكانت مصر فى يد محمد على ، وكانت بلاد السرب ثائرة ، وكان على باشا والى يابيا مستأثراً ببلاد تساليا وأبير وس . وكان «مولاً أغا » غالباً على و دين ، فأخذ السلطان محمود يعالج أمراض السلطنة ، فرمى الوهابيين بمحمد على والى مصر ، فساق عليهم جيئاً بقيادة ولده طوسون باشا ، فتغلب الوهابيون على هذا الجيش فى الحجاز ، ولكن توالت النجدات من محمد على فهزم الوهابيين .

ثم صارت الحرب سجالا بين الفريقين ، ثم أرسل محمد على ولده ابراهيم باشا فبمد حروب شديدة حصر الوهابيين فى الدرعية ، واستولى عليها عنوة ، وأخذ الأمير السمودى أسيراً وأرسله الى أبيه ومعه ولده . فمحمد على أرسلهما الى استانبول ، وقال لهما : إننى أوصيت الدولة بكما ليحسنوا معاملتكما . فقال له ابن سمود : يكون ما أراد الله . ولكن لما وصل الأمير وابنه الى الاستانة شنقتهما الدولة . وكان محمد على قد ذبح الماليك واستأصلهم جميعاً فى القطر المصرى ، و بعد أن استراح فكره منهم وجه همته الى إصلاح مصر ، وقام بأعمال مدهشة بحيث يمكن أن يقال إنه من أمار ال تعليقاتالأمير شكيب على ابن خلدون

مصلحى الشرق ، بل مصلحى العالم لانه بعث مصر من قبرها ، وأنقذها من عيث الماليك ، وأنشأ لها جيشاً عظيما على طرز الجيوش الأوربية ، واعتمد فى تدريبه على ضباط من الفرنسيس وأنشأ أسطولا عظيما ، ودارصنعة بحرية ، ومعامل للسلاح ، و بنى مدارس ، وأرسل طلبة يحصلون العلم فى أوربا ، واحتفر ترعة بين الاسكندرية والقاهرة وفتح محمد على السودان ، وكان فى الحقيقة ملكا مستقلا لولا الخراج السنوى الذى كان يدفعه للدولة .

وفى ذلك الوقت ثار الصرب على الدولة لسببين ؛ أحدهما نزوعهم الطبيمي إلى استرداد ملكمهم ، والثاني سوء الادارة وظلم العمال لهم . فلما انتقضوا أراد الوالي أن يسكّن الأمور باللطف وحسن السياسة فجاء الانكشارية وذبحوا الوالى ، وقتلوا من السر بيين عدداً كبيراً . وكان المجر والنمسو يون يساعدون السر بيين ، وامتاز بين السر بيين رجل اسمه « جورج » لقبه الأتراك « بقره جورج » أى الأسود . وكان صارماً جداً ، فاعصوصب حوله جماعة من السر بيين وأرادوا عبور نهر « الساڤ » لينضموا إلى التمساويين ، ويقاتلوا العثمانيين . وكان والد قره جورج غير راغب في الثورة ، فراود ابنه على الرجوع فأبي ، فتنازعا وانتهى الأمر بأن الولد قتل الوالد . وامتدت الثورة واستولىقره جورج على « شاباتس » و « سَمَّندرية » فأرسلت الدولة جيشاً للتنكيل بهم وعزَّزته بجيش ثان ، ولكنهم لم يقدروا على قمع الثورة . وكان القائد ابراهيم باشا تراضى مع السر بيين على إعطائهم الاستقلال الداخلي تحت سيادة السلطان ، وأن تقيم الحاميات العثمانية في المدن ، فأبي الباب العالى تصديق هذا الصلح فاستؤنف القُتال بشدة وحصر السر بيون بلغراد وكان فيها سليمان باشا . فلما أوشك أن يسقط انفق معهم على الخروج بجيشه وتسليم البلدة ، ولكن لما خرج نكث السربيون بالعهد وقتلوه مع جميع العساكر التي معه . ثم أرسلت الدولة جيوشاً للانتقام من السربيين ، فكانت الحرب سجالا . وازدادت شهرة قره جورج بين السر بيين واستبد بالأمور فوقعت المنافسة بينه و بين كثير من أقرانه ، واستغادت الدولةمن هذا الخلاف فساقت العساكر واسترجعت بلغراد و بدّدت شمل السر بيين .

۲À۷

وفر قره جورج إلى بلاد المجر ، ورجع الحكم إلى الاتراك ، فبدأوا هم والارناؤط بالانتقام من السربيين، وقتلوا ونهبوا . فعاد السربيون وتألبوا وثاروا ثورة ثانية وتجدد القتال بشدة . وكان « ميلوش أوبرنوفيتج » من زعماء السر بيين قد عرض على القواد العثمانيين الصلح على شرط العفو العـام، وتأليف مجلس من ١٢ عضواً ينتخبهم الاهالى ويكون على يدهم توزيع الضرائب، وتكون بلاد السرب متممة باستقلالها المدنى والديني والقضائي ، ويكون لها أمير ، وأن يبتى في بلغراد قائد عُماني ومعه حامية • فانتُخب أوبر نوفيتج أميراً ، وصار بيده الأمر والنهى . ولم يبق في يد الوالى التركى من الولاية إلا الأسم . و بلغ قره جور ج خبر هذا الاتفاق بين الدولة وأوبرنوفيتج فثار به الحسد ، وجاء إلى بلاد السرب أملا باشعال النورة فوصل إلى سمندرية فلما علم به أو برنوفيتج أرسل اليه منقتله غيلة ، و بعث برأسه إلى الاستانة . فنصبت الدولة رأسه على حائط القصر وفوقه كتابة « هذا رأس الشقى قره جور ج» هذا ما كان من أمر السرب ؛ فأما على باشا التَبَكيني فحكان أرناؤطياً وكان أبوه رأس عصابة فورث العيث والفساد فى الأرض عن أبيه . ولكنه كان داهية حكما و بطلا مغواراً معاً . ولم يكن عنده وجدان يردعه عن شى. . فدخل فى خدمة الدولة وأقنع ولاة الأمور بتوليته « ترحالة » و « تَبَالين » أولا ، وسمت نفسه إلى الاستيلا. على يانيا ، فبث في أطرافها عصائب من قطاع الطر بق أقلقوا راحة الأهلين ، و بعث من جهة أخرى إلى الدولة يعرض عليها أن توليه يانيا وأنه يعيد الأمن إلى نصابه فقبلت الدولة اقتراحه وولته يانيا ، وكانت فرنسا استولت علىجز يرة كورفو وأخواتها فخدع على باشا ضباط الفرنسيس ونال منهم الاذن بالملاحة في بحر كورفو . ولمانشبت الحرب بين الدولة وفرنسا زحف على باشا على الفرنسيس واستولى على فونيتزة وبريغيزه . ثم وجه قوته إلى محو الامارات المسيحية التي بين بلاد اليونان و بلاد الأرناؤوط ولا سما جمهورية «شولى»فقهرهم بعدأنأعمل الحيلوالمال والسيف لذلك و بعد هذا حاز على باشا والى يانيا شهرة عظيمة ، ولقبته الدولة بوالى الروملَّلي . ثم أعطِت ولديه « ولى » و « مختار » باشو يتى الموره ، وضمّت إليه بشو ية بَرَاة . ثم إنه

تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

كان فى أبيروس بلدتان لانزالان مستقلتين ، وهما « أرجيروكاسترو » و « كارديكى» فشنّ عليهما الغارة واستأصل أهاليهما ، ولا سيم أهالى كارديكى كان له في ذاكر شار تربير في مناكر من الشكر من فالتر أن أرب « ناكر سر

وكان له فى ذلك ثار قديم غريب الشكل . وذلك أن أمه « خاميكو » بعد وفاة أبيه تولّت قيادة العصابة محل زوجها ، فوقعت فى إحدى المرات في أيدى أهل كارديكى هى وابنتها « شاميتزه » فارتكبوا فيهما الفاحشة ، فاستحلفت ولدها علياً الذى كان قاصراً أنه متى بلغ رشده يأخذ بثار أمه وأخته من أهل كارديكى . فلم ينس على هذا الثار ، ولما وقع أهل كارديكى فى يده محت عن الذين اعتدوا على عرض أمه وأخته فنظمهم بالسفافيد وشواهم على الناركما يُشوى لحم الغام ولسكن المذابحاتى أجراها على أثارت عليه السخط العام ، و بدأت الدولة تخشى غائلته فأرسلوا اليه من استانبول من يقتله فكان بحزمه ويقظته يطلع على ذلك ، فلم يصل أحد من الموالا عظيمة لأن البلاد التى تولاها كان محزمة ويقطته يطلع على ذلك ، فلم يصل أحد من عليها نحوا من يقتله فكان بحزمه ويقظته يطلع على ذلك ، فلم يصل أحد من الموالا عظيمة لأن البلاد التى تولاها كانت مملكة فيها عدة ملايين ، و بقى والياً أموالا عظيمة لأن البلاد التى تولاها كانت مملكة فيها عدة ملايين ، و بقى والياً

وكان أحد المقربين إلى على باشا واسمه اسماعيل باشو قد اختلف معه ؛ وجاء فمرض للسلطان جميع ما يعلمه من مظالم على وأقنع السلطان بعزل ابن على باشا عن ولاية المورة ، فلماعلم على باشا بالخبر أرسل اليه من يقتله ، فهجم الجناة على اسماعيل باشو على باب جامع أيا صوفيا ولكنهم لم يوفقوا لقتلم ، فقبضوا عليهم واستنطقوهم فأقروا بأنهم مرسلون من قبل على باشا . فغضب السلطان غضباً عظيما ووتى إسماعيل باشو على يانيا ، ودلفينو ، وسرّح معه جيشاً عظيما لقتال على باشا ، فلما علم على باشا بأنه لم يبق له أمل فى عفو السلطان أجع المقاومة ، وحاول أن يستجلبالمسيحين الذين في بلاد اليونان ، والارناؤط إلى صفه واعداً إياهم بالتحرر من حكم الأراك .

فأجاب بعضهم نداءه وامتنعالبعضالآخر . فأما الذين التفوا حوله فسكان الجبال من اليونان الغربية ومن تسَّاليا ، وكان فى مقدمتهم أساقفتهم • وأما الذين رفضوا الانضام إليه فالـكاثوليك من الأرناؤوط ، لأنه لم يكن لهم ثقة به غير أنه بسببسو.

إدارة امهاعيل باشو انضم أكثر المسيحيين إلى على باشا . و بدأت الحرب فانكسر على باشا في البدايةوذلك في تساليا وانحاز اثنان من قواده عمر فريُّون وطاهر عباس في خمسة عشر ألفاً من الجنود إلى العسكر السلطاني . وخان علياً أولاده الثلاثة وسلموا القلاع التي في أيديهم إلى الدولة ، ولما بالمه خيانة أولاده له نادى أنهم ليس لهم حق أن يرثوه ، وقال إنهلا يعرف له أولاداً غير الذين هم أنصاره، ولم يبق مع على باشا سوى ثمانية آ لاف مقاتل كانوا من نخبة جنوده و بينهم رجال مدفعية ماهرون ، فوقف بهذه القوةأمام عشر ين ألف مقاتل من عسكر الدولة كانوا أحاطوا بمدينة بإنيا، وشرع على باشا يراسل المسيحيين الذين مع جيش الدولة ، وفتح خزائنه لهم ، وبث الدعاة إلى الثورة في جميع بلاد اليونان ، وكذلك في بلاد رومانيا . ثم لجأ إلى حيلة أخرى لأجل استجلاب النصاري إلى صفه وهو أنه زوَّركتاباً زعم أنه ورد إليه من خالد افندي أحد مقر بي السلطان يقول له فيه : إنه في الربيع القادم يجب ألقيام بقتل عام يستأصل فيه جميع المسيحيين القادرين على حمل السلاح وتسبى نساؤهم ، ويؤخذ أولادهم المراهقون لينشأوا في الديانة الاسلامية . فصدَّق النصاري هذا المكتوبالمزور ، وثاروا بأجمهم وفي مقدمتهمأهالي «جمهورية شولي» وأنحازوا إلى على باشا ومعهم كثير من الارناؤوط المسامين، فتزعزعت مراكز الأنراك ونسبتالدولة عدم النجاح إلىسو. تدبير اسماعيل باشو فعزلته وعهدت بالقيادة إلى خورشيد باشا وذلك سنة ١٨٣١ فسار خورشيد باشا بعشرة آلاف من بلاد اليونان قاصداً بإنيا . فلما وصل إلى « لار يَّــا » بلغه أن أهالي مدينة « باتراس » رفعوا لواء العصيان ، فأمر بنزع السلاح من أيديهم وتغريم المسيحيين جميماً ، فبدأت من ذلك الوقت ثورة اليونان . وكان أهالى الجزر اليونانية لم يفقدوا قوة المقاومة في وجه الأتراك ، وكذلك أهالى الجبال الغربية من بلاد اليونان فأنهم كانوا حفظوا نوعاً من الاستقلال الداخلي . وكان لهم جند وطنى يقال له « الارمانوليس » \_ ومعنى هذه اللفظة الرجل الشاكي السلاح \_ وكان الارمانوليس الذين في الجبال لا يخضعون للدولة إلا قليلا ، فأرادت الدولة أن تخضد شوكتهم ، ( ١٩ - تعليقات )

ثعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

وشكّلت بأزائهم قوة مسلحة منالأرناؤوط المسلمين بقيادة الأتراك يقال لها « درفتد باشا »فتنبَّه الأروام إلى أن مراد الدولة هو استئصال قوتهم والقضاء على الارماتوليس فلما عصى على باشا وساقت الدولة عليه الجيش حاول على باشا أن يستجلب إلى ناحيته هؤلاء الارماتوليس الذينكان هو من قبل آفة عليهم .

وكانت بلاد اليونان قد استعدت للثورة ، وذلك لأن الأروام أهل حركة ونشاط وهم أقوم على التجارة والملاحة من كل قوم ، وكانت ثروتهم قد ازدادت كثيراً عن ذى قبل بانصرافهم إلى التجارة ، وكانوا يجو بون البحار كلها ، وفى كل مكان من أور با تجار من الأروام ، فلا يكاد يخلو منهم مكان . وكانوا هم الواسطة بين الشرق والغرب ، وكانت الدولة العثمانية نفسها تحتاج إليهم وتستخدم منهم فى سفنها و باحتكاك الأروام الدائم مع الأور بيين وحروب الأور بيين مع الدولة العثمانية ازداد نز و عالاً روام إلى الاستقلال ، وانقسموا إلى قسمين ؛ منهم من ير يدالاستقلال الماجل بقوة السلاح ، وآخرون يرون المصلحة فى عدم مقاومة الدولة العثمانية بل بتهذيب الأمة اليونانية وترقيتها حتى تنال تدر يجاً حقوقها ، و يأتى وقت تتحرر من حكم الترك تماماً .

وفى سنة ١٨١٣ عند ما تألَّبت جميع دول أوربا على نابوليون ظن الأروام أن دول الآتحاد المقدس ستمد إليهم يد المساعدة ؛ ولكن دول الآتحاد المقدس كانت تكره تحرير الشعوب لمخالفته لمباديها ، فخاب أمل اليونان فيها . ثم إن على باشا التبَليني كان قد ضرب التجارة اليونانية ضربة شديدة باستيلائه على مرافى أبيروس وألبانيا ، فعند ذلك آتحد اليونان من تجار رأوا كساد تجارتهم ، وضباط تدربوا فى الجيوش الأوربية ، وناشئة تعلموا فى مدارس أوربا ؛ أنه لا خلاص لبلاد اليونان فيها ألوف من الأروام ، وتألفت شمَب لهذه الجميات السرية ودخل العسطنطينية ، ويقال من تحار في مدارس أوربا ؛ أنه لا خلاص لماد اليونان فيها ألوف من الأروام ، وتألفت شمَب لهذه الجميات السرية فى أوربا وفى نفس العسطنطينية ، ويقال إنه كان فى القسطنطينية عاصمة تركيا ١٧ ألف شخص تابعون

جيمات تعمل بالأتحاد مع الأروام ، فتنبهت تركيا لهم و بطشت بكثير منهم . وكان أهالى باتراس فى بلاد اليونان قد ثاروا بالسلاح على الحامية التركية ، وانتظروا أن تأتيهم نجدة من الروس . وكان الثوار نحواً من عشرة آلاف ، فساقت الدولة جيسًا مزَّق شملهم فاعتصموا بالجبال ، وامتدت حركة العصيان في الجزر اليونانية ، و بلغت الحماسة من الأروام أن امرأة اسمها بُوبُولينه جهَّزت بمالها ثلات بوارج حربية وتولَّت قيادتها ، ووجد من أغنيا. اليونان عدد كبير نزلوا عن كل ثروتهم لأجل ثورتهم . وكان أحد القضاة من الأتراك آتياً مع حرمه فى سفينة من مصر إلى الاستانة فظفر اليونانبالسفينة وأهانوا القاضي وضربوه، ويقال إنهماعتدوا على عفة زوجته، ثم تركوا السفينة تمضى إلى الاستانة . فلما وصلت شاع خبر هذا الاعتدا. في العاصمة وكانت صدور الأتراك قد امتلأت وغراً من أخبار الثورة اليونانية ، فهاج الشعب التركي وهجموا على دار البطر يركية وذبحوا البطر يرك غريغور يوس مع ثلاثة من الأساقفة وقتلوا ألوفاً من الأروام . واحتج سفرا. الدول الأوربية على هذه المجزرة ، فأجابتهم الدولة بأن دول أوربا كلما تقتص من جميع الذين يكيدون عليها بلا استثناء ، فأى حق لها في الاعتراض على الذين يأتمرون بسلامة الدولة المثمانية ؟ وفتك الأتراك بالأروام فى مقدونيا وتراقيا والأناضول . وقيل إنه هلك ثلاثون ألف رومى منهم ثمانون أسقفاً . ولما وصلت أخبار هذا الانتقام إلى بلاد اليونان ؛ اشــتدت الثورة وانتخب « ديمتريوس إبسيلتي » في مدينة « هيدرة » قائداً عاما للثورة . ولكن الجيوش المثمانية كانت دوَّخت « مونبازی »و « ناڤار ين » وحصرت «باتراس» و «ناپولی» و « تر یپولیگزة » وغیرها ، وأرسل خورشید باشا وهو یحاصر یانیا عساکر طهرت كثيراً من البلاد اليونانية من الثوار ، ولا سما في « آرثَة » إلاَّ أن اليونان ذبحوا من الأتراك في تر يپوليتزة ١٢ ألف نسمة ، ثم وقع الخلف بين الأروام أنفسهم فكانوا ثلاثة أحزاب كل منها يخالف الآخر في آرائه ، وكان على باشا لا يزال يدافع عن يانيا وخورشيد باشا يحاصر. إلى أن تمكن خورشيد من الاستيلا. على قلعة يانيا ، ففر على باشا إلى بحيرة يانيا واعتصم بجزيرة فى وسط البحيرة حيث يوجد برج فيه مخزن بارود

٢٩٢ تُعليقات الأمير شكيب على أبن خلدون

جلس فيه ناوياً إذا وصل اليه العدو أن يضع النار فى البارود فيطير هو والعدو مماً ولكن بقية عساكره لم يطيعوه فاضطر إلىقبول شروط الصلح التى عرضها خورشيد باشا ، وأقسم له هذا على المصحف الشريف بأنه إذا استسلم يسلم ، فلما استسلم أمر خورشيد باشا الجند بقتله ، وكان ذلك الشيخ لم يفقد شيئاً من بأسه ، فلما هجموا عليه أعمل فيهم النار ثم هجم بيطقانة ، وما زال يصارعهم حتى وقع قتيلا ، وكان ذلك فى ه فبراير سنة ١٨٢٢ .

أما الأروام فضجروا من الشقاق ، وعقدوا مؤتمراً فى «أپيدور» وأعلنوا استقلال اليونان ، وذلك فى أول يناير سنة ١٨٣٢ وأعلنوا الحرية الدينية ، واحترام الملك الشخصى ، والمساواة التامة أمام القانون ، وانتخبوا مجلساً يقال له مجلس الشيوخ مؤلفا من واحد وخمسين عضواً ينوب كل واحد منهم عن مقاطعة ، ولهذا المجلس لجنة إجرائية مركبة من خمسة أعضاء ، وانتخب « ديمتر يوس إبسيلَنتى » رئيسا لمجلس الشيوخ ، وانتخب «ماڤروكورداتو» رئيسا للجنة الاجرائية . ولكن إبسيلَنتى استقال من رئاسة الشيوخ ، وأبى كثير من رؤساء العصابات أن يعترفوا بهذا المجلس ، ومضوا

وكان من أشهر هؤلا. قائد عصابة إسمه « أندروزوز » لم يكن أهالى تيسالية وليڤادية مخصون لغيره ، فهذا الرجل عصى أوامر المجلس فأمر ماڤروكورداتو بعزله عن القيادة وأعلن خيانته . ولما سقط على باشا والى يانيا ساق خورشيد باشا عساكره إلى بلاد اليونان ليقضى على الثورة منتهزاً فرصة الخلاف الذى وقع بين زعمانها ، ولكن خورشيد أخطأ فى كونه أعلن على الأروام بياناً مهيناً لهم ، وفى أثناء ذلك جاء زعيم أرناؤوطى مسيحى إسمه « يوتزاريس » مشهور بالبسالة ومعه عصابة من غبة رجاله فانضم إلى الأروام واشتدوا به ، وكان هذا الرجل أبي النفس شريف المدأ ، فوخهم على قتلهم نساء الأتراك وأطغالهم قائلاً لهم : إنكم بهذه الاعمال لوثتم القضية الوطنية بالمار ، وزحف ماڤروكورداتو لقتال خورشيد باشا فانكسر ، وانكسر أيضاً زعاء عصائب أخرى ، وسقط فى أيدى الاروام . ولم تعدد اليم حاستهم إلا بعد وصول المتطوعين الاور بيين وكان خورشيد باشا استولى على «قورنتية» وفرّ رجال الحكومة الوطنية التى تألفت هناك واستولى اليأس على الاروام ما عدا الزعيم ابسيلَنتى، وزعيا آخر اسمه «كولوكوترونى» فهذان بقيا يقاتلان واجتمع اليهما بقايا السيف ، وأخيراً هزما الاتراك فى «ستفانى» « وبارباتى » ومات بعد ذلك خورشيد باشا ، قيل إنه سم نفسه من شدة اليأس ، غير أن عمر غريون استولى على جمهورية شولى ، وأجلى أهلها من هناك إلى جزيرة كورفو والجزر التى حولها .

وظهر أن الاروام لا يقدرون أن يقاوموا الدولة العبانية فى البر ، لكنهم كانوا على جانب عظيم من القوة في البحر ، لأن مراكب القرصان كانت تملأ بحر اليونان وكانت تعتدى على الجيع . وكان عدد القرصان الاروام وافراً جداً ، وكانت الدول الأوربية تضطر أحياناً إلى تأديبهم ، فلما حصلت حرب الاستقلال الرومى اجتمع هؤلاء القرصان كلهم ونصروا القضية الوطنية ، وصار أكبرهم المستى « طومباز يس » ومعه مئة سفينة ، وأجبر الأسطول العبانى على عبور الدردنيل راجماً ، و بق يجول فى الارخبيل الرومى ، ويجاذب الاسطول العبانى على عبور الدردنيل راجماً ، و بق يجول فى وأرسات قوة بحرية عظيمة فتمكن قرصان الاروام من أن يدهموها على غرة فى عيد مضان ، وأن يحرقوا بارجة قائد الاسطول بدون أن يشعر أحد . فوقع الرعب فى رمضان ، وأن يحرقوا بارجة قائد الاسطول بدون أن يشعر أحد . فوقع الرعب فى قرصان اليونان ، ودخلت سنة ١٨٢٣ والوقائع مستمرة ، والحرب سجال بين الفريقين قرصان اليونان ، ودخلت سنة ١٨٢٣ والوقائع مستمرة ، والحرب سجال بين الفريقين وحكان الونان ، ودخلت سنة ١٨٢٣ والوقائع مستمرة ، والحرب سجال بين الفريقين وحكان الونان ، ودخلت سنة ١٨٢٣ والوقائع مستمرة ، والحرب سجال بين الغريقين وحمان اليونان ، ودخلت سنة ١٨٢٣ والوقائع مستمرة ، والحرب ميال بين الغريقين وحمان اليونان ، ودخلت سنة ١٨٢٣ والوقائع مستمرة ، والحرب ميال بين الغريقين

ولما طالت هذه الثورة ثارت الحمية فى جميع بلاد أور با لنصرة اليونان ، الذين يقاتلون لاجل استقلالهم . وهب الشبان فى فرنسا وانكلترة والمانيا يريدون التطوع فى هذه الحرب ، وتألفت الجمعيات لجمع الأموال ، واكتتب الناس فيها من كل فج وأقبل كثيرون من القواد والضباط يركبون البحر إلى بلاد اليونان وانضموا إلى الثوار تعليقات الأمير شكيب علىابن خلدون

29£

وقُتُل كثير من هؤلاء المتطوعين ، وكان منهم أفراد منأشرف العائلات النبيلةوقواد من المشهور ين بالبسالة .

وفى سنة ١٨٣٤ استولى الأسطول المصرى على جزيرة «كاز وس » وقطع المصريون خمسمائة رقبة من الأهالى ، وأرسلوا ألوفا من الآذان المصلومة إلى الأستانة واستولى الأسطولالتركي على « بسارة » ولكن لم يطل فرح الأتراك، فان السفن اليونانية تغلّبت على الأسطول العُماني وفرّ أمير البحر تاركا الجنود التي أنزلهافي «بسارَة» فهجم عليهم الأروام وذبحوهم ، فأرسلت الدولة أسطولا اجتمع مع الأسطول المصرى في جزيرة « ساقس » إلاَّ أن « ميوليس » اليوناني من أكبر زعماء الثورة تغلب على الأسطولين ، وفقد عدداً من جنودهما . فأرسل السلطان محمود إلى محمد على والى مصر يوليه بلاد « المورة » وجزيرة «كريت » ويعهد اليه بقمع الثورة ، فأرسل محمد على ولده ابراهيم باشافأنزل عساكره في المورة سنة ١٨٣٥ واستولى على «ناڤارين» و « کالاماته » وجميع السواحل ماعدا «نابولی » وهزم «کولوکوترونی » فی مدينة « تریکورفة » وهزم أبسیلنتی فی مدینتی « ریزس » و « إردوفه » برغم مساعدات المتطوعين الأوربيين الذين كانوا فى صفوف اليونان ، وكاد ابراهيم يسحق الثوار بأسرهم فصاروا يغرّون إلى الجبال ولم يبق ثائراً إلا زعيم اسمه « بابا فليشاس » فإن هذا الرجل لم يقدر على ابراهيم ولكنه ألحق بمسكره خسائر غير قليلة ، ولم يبقَ بلدة غير طائعة في بلاد اليونان غير « أثينا » و « ميسولون کي » التي جاء القائد الترکي رشيد باشا يحاصرها فدافعت هذه البلدة دفاءًا شديداً ، وكان فيها أر بعة لاف من نصارى الأرناؤوط، وأقبلت عليها النجدات من كل فج بحيث لم يقدر رشيد باشا على فتح البلدة ، فاستنجد ابراهيم باشا فجاء وضيق الحصار على « ميسولونكي » فاشتدت المجاعة بالمحصورين حتى أكلوا الخيل والكلاب ، وأخيراً أجمعوا من بأسهم على الخروج وكانوا ثلاثة آلاف مقاتل ومعهمالنساء والأولاد ، فقاتلوا قتالا شديدأولكنهم لم يقدروا على النجاة ، فسحقتهم عساكر ابراهيم باشا ورشيد باشا واستولى المسلمون علی « میسولونکی » ومن بعد ذلك ذهب رشید باشا یحاصر أثینا ، حیث اجتمع

ألوف من الثوار ومعهم قواد أور بيون فانتصر الأتراك عليهم . ثم أخذت البلاد اليونانية تقدم الطاعة لابراهيم باشا وكاد ينقطم كل أمل من استقلال اليونان الذين أخذ الزعماء منهم يقاتل بمضهم بعضاً ، وصارت الحالة عندهم أشبه بالفوضى ، فعند ذلك تدخلت الدول الثلاث فرنسا وانكلترا والروسيا وطلبت من الدولة ومن الثوار الأروام توقيف الحرب • فالأروام أسرعوا إلى القبول بطبيعة الحال . وأما الدولة فقد رفضت هذه المداخلة فى مملكتها ، واستمرت على القتال ، فاقترحت الروسيا تقسيم بلاد اليونان إلى ثلاث إمارات تحت حماية أوربا ، فرفضت ذلك الدولة واليونان معاً فالدولة رأت في هذا التدبير خروجاً لبلاد اليونان من السلطنة العُمانية ، واليونان رأوه تدبيراً يخالف مبدأ استقلالهم ووحدتهم . وفى ذلك الوقت أى سنة ١٨٢٥ فى شهر ديسمبر توفى القيصر اسكندر وخلفه ابنه نقولا الأول الذى أجبر تركيا على عقد مماهدة تخول للروسيا حق الملاحة فى البحر الأسود، وتجعل للفلاخ ومولداڤيا إمارتين ينتخب الأهالى أمير يهما إلى مدة سبع سنوات ، وتجعل سر بيا إمارة مستقلة استقلالا داخلياً تحت سيادة السلطان ، و إنما تبقى حاميات عثمانية في بلغراد ، وثلاث قلاع أخرى ، وتدفع للدولة جزية سنوية . ثم قررت الدول توكيل الكاترا والروسيا بإيجاد طريقة حل للمشكلة اليونانية ، ووافقت النمسا ، و بروسيا ، وفرنسا على ذلك . فلما خاطبت انكلترا والروسيا الباب العالى بشأن حرب اليونان أجاب بأن السلطان لن يقبل تدخل الأجانب بينه و بين رعيته ، ولن يجاوب على اقتراحات كهذه .

فعند ذلك اتفقت الدول الثلاث فى ٦ يوليو سنة ١٨٣٧ على أن تفصل بلاد البونان عن تركيا فصلا إدارياً وتجعلها إمارة مستقلة داخلياً ، وعليها أن تؤدى جزية للدولة المثمانية . فأجاب الباب العالى كالأول بالرفض البات ، فأمرت الدول الثلات أساطيلها بمنع الجيوش العثمانية من الحركات العسكرية . فأبلغ أمراء البحر الانذار اللازم إلى ابراهيم ، وهو تعهد لهم بأن يتوقف عن كل حركة إلى مابعد ورود الجواب من الساطان ومن محمد على . فأما اليونان فلم يتقيدوا بانذار الدول الذى كان موجهاً إليهم أيضاً ، وهاجوا بقوتهم البحرية أسطولا صغيراً كان في ميسولونكي فأحرقوم . تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

فثار غضب إبراهيم باشا وأرسل إلى أمراء البحر بأنه لا يمكنه أن يبقى مكتوف اليد بازا. اعتداء الثوار ، وكان ابراهيم قدجاءه الأمر من الأستانة بعدم توقيف القتال فكرر قواد الأساطيل الثلاثة إنذار ابراهيم بارجاع الأسطول العثمانى الى الدردنيل والأسطول المصرى إلى الاسكندرية ، وباخلا. بلاد المورة . وكان ابراهيم باشا غائباً فأجيبوا بأن هذا البلاغ سيرسل إليه ، فاجتمعت الأساطيل الثلاثة في مياه ناڤارين وكان الأسطول العُماني ثمانين قطعة مصطفا صفين على شكل هلال ؛ ولم يكن عند الفريقين نية القتال، ولكن بطريق القضاء والقدر انطلقت رصاصة من جهة الاسطول العثمانى فأصابت رجلا انكليزيا من نواب المجلس البريطاني ، فقابل ذلك ربَّان السفينة الانكليزية التي وقع فيها هذا الحادث باطلاق الرصاص المتوالى . ثم إن الانكليز أرسلوا إلى محرَّم بك قائد الأسطول المصرى يقولون له إنهم حاضرون لتجنب الحرب إذا توقف العثمانيون عن إطلاق النار ، ولكن في ذلك الوقت أصابت رصاصة أخرى جندياً انكليزياً فقتلته ، و يقول الافرنج إن هذه الرصاصة جاءت من بارجة الأميرال التركى . فنشبت الحرب واستمرت الممركة خمس ساعات إلى المساء فلم يبقَّ من الاسطول العثمانى سوى خمس عشرة سفينة . ولما بلغ الخبر إبراهيم باشا تلقاه بسكون جأش وأعلن أنه يقتل كل من أراد الاعتدا. على مسيحي . ووصل الخبر إلى الاستانة فأبلغ الصدر الاعظم سفراء الدول الثلاث الاقتراحات الآتية : الاول عدم التدخل في قضية اليونان ، والثاني دفع غرامة عن السفن الحربية العُمانية التي احترقت في ميناء ناڤارين ، هذا مع اعتذار الدول للدولة . فأجاب سفرا، الدول الثلاث بأن دولهم قطعت علاقاتها مع تركيا ، و برحوا الأستانة .

فأعلن السلطان محمود الجهاد باسم الدين الاسلامى، وحرّض المؤمنين على القتال فأعلنت الروسيا الحرب على الدولة على حين أن الدولة كانت محقت أوجاق الانكشاريه فبقيت بدون جيش تقريبا . ولما حصلت معركة ناڤارين تجددت آمال اليونان ، وزحفوا للقتال من كل صوب إلا أن الاتراك حفظوا مراكزهم فى ناڤارين ومودون ، و باتراس وكورون . وأما ابراهيم باشا فسحب أسطوله وعاد إلى الاسكندرية بموجب عقد هدنة

447

ولم يترك سوى اثنى عشر ألف جندى فى بعض القلاع . وفى ١٦ نوفمبر سنة ١٨٢٨ انعقد فى لوندرة مؤتمر دولى لأجل تحديد الملكةاايونانية التي قررت الدولة تأسيسها واتفقوا على أن يجعلوا لها ملكا مسيحيا تحت حماية الدول الثلاث ، وجملوا للدولة على هذه الامارة اليونانية جزية سنوية نصف مليون قرش . وكذلك قرروا التعويض على المسلمين الذين أجلاهم الاروام عن بلادهم ، و بعثت الدول إلى السلطان لينيب عنه مندو با في المؤتمر فرفض السلطان هذا الطلب ، واستؤنفت الحرب في بلاد اليونان ولكن الروسيا أغارت على بلاد الدولة وعبرت جيوشها نمهر البُرُوتواحتلت الفلاخ ومولداڤيا ثم حاصر الروس قلعة سيلستر ية ، وأحاطوا ببرايلة علىنهر الطونة وكانالسر عسكر حسين باشا في قلعة «شُملة » وكان يوسف باشا في « ڤارنة » فالروس الذين أمام سيلستر ية انهزموا عنها ، ولكن برايلة سقطت في أيديهم . وجاء القيصر نقولا الأول بنفسه إلىساحة الحرب ، وضيَّق الروس الحصار علىسيلستر ية وڤارنة وهاجوا شُملة واسكى استانبول، ولكنهم فشلوا، و بينا العُمانيون يدافعون الروس أحسن دفاع إذ باع يوسف باشا قائد موقع ڤارنة قلعة هذه المدينة من الروس وقبض على ذلك مبلغاً من المال وفرَّ به إلى الروسيا يتنقم بثمن خيانته ؛ فلما دخل الروس إلى ڤارنةامتنع ثلاثمائة من الاتراك بالقلمة وأبو تسليمها برغم الامر الصادر من يوسف باشا ، و بعد أخذ ورد ارتضى القيصر بأن يخرجوا بأساحتهم و يلتحقوا بالعساكر العثمانية .

وأما في آسيا فقد ظهر الروس على العثمانيين وأخذوا قارص رأردَهَان وغيرهما وتوتى الصدارة في استانبول رشيد باشا فاتح ميسولونكى وأثينا ، فزحف إلى البلقان وناجز الحرب الجنرال لارُوت» فحف الكونت ديابتش القائد الكبير للجيش الروسى لمعاونة الجنرال روت وهزموا الصدر الأعظم في ١١ يونيو سنة ١٨٣٩ثم استولى الروس على سيلسترية . فاعتصم الصدر الأعظم بقلعة لا شُملة » فانتهز الروس هذه الفرصة على سيلسترية . فاعتصم الصدر الأعظم ، ولبثوا يزحفون إلى أدرنة ، فاستسلمت البلدة وعبروا الطونة من وراء الصدر الأعظم ، ولبثوا يزحفون إلى أدرنة ، فاستسلمت البلدة وأما من جهة أسيا فاستولى الروس على أرضروم ، وكانوا سائرين إلى الأمام تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

وأما فى بلاد اليونان فاشتدت عزائم الأروام واسترجعوا كل المواقع التى خلت منهم والخلاصة أن السلطان محمود شاهد فى هذه الحرب هزائم لم تحل بالدولة من قبل فطلب الصلح بواسطة بر وسيا ، وانمقدت معاهدة أدرنة التى بموجبها استولى الروس على مصاب الطونة ، وصار لهم الحق فى حرية الملاحة فى البحر الأسود والخروج منه إلى البحر الابيض . وأخذوا « يوتى » فى آسيا ، وفصلوا بين تركيا و بلاد القوقاس . نخسرت تركيا علاقتها بتلك الامم القوقاسية التى كانت من أشد أنصارها ! فسهل على الروسيا إدخالهم فى الطاعة تدريجا ، وتعهدت الدولة بأن لاتعزل أمراء الفلاخ ومولدا في وأما سربيا فبقيت على حالها ، وتعهد الباب العالي بدفع غرامة حربية ١٢٥ مليون قرش يؤديها تقسيطا على عشر سنوات على شرط أن الروس لا يخلون بلاد الفلاخ ومولدا فيا قبل دفع الأقساط كلها . وفي سنة ١٨٣ اعترفت الدولة باستقلال اليونان

وكان السلطان محمود ممتقداً أنه لا بد من الاصلاح فى داخل السلطنة والسير بتركيا على الطرق العصرية الأوربية ؛ ولما توالت الهزائم على الجيوش العمانية فى زمان سليم الثالث ومحمود الثانى تحققت الناس أن السبب في هذه الهزائم انما كان قصور الانكشارية فى التعليم العسكرى عن الجيوش الاوربيسة ، وأنه لا بد للدولة من جيش مرتب على نسق الجيوش الاوربية حتى يمكنه أن يقاتلها بنجاح أو ثبات ، ولم يكن فى الامكان تنظيم هذا الجيش الجديد مع وجود الانكشارية الذين كانوا يمارضون فى هذا الامر معارضة من يقاتل عن حياته . وكانت الدولة تعالى من ثورات الانكشارية ما لا يوصف ، وكم من مرة كانت ثوراتهم سبباً في الانهزام أمام الاعداء وكم استبدوا بالاهالى وعاثوا في البلاد حتى عاف الناس مجرد سماع ذكرهم ؛ فحكانت الصدور ملامى من أعمالهم ، وكانت الامة ترجو الخلاص منهم . فلما أمر السلطان بتنظيم هذا الجيش ، وأخذت ضباط الانكشارية تتعلم الحركات السلطان بتنظيم هذا الجيش ، وأخذت ضباط الانكشارية تعالم من تورات بتنظيم هذا المحيش ، وأخذت ضباط الانكشارية تعالم من تربع المان بتنظيم هذا المحيش ، وأخذت ضباط الانكشارية تعالم من من مر السلطان 499

السراى يهددون السلطان و يطلبون منه رؤوس الذين وافقوا على النظام الجديد ، ولم يكن السلطان محمود خوّار العزيمة ولا ممن يهاب الاخطار ، فامتنع من إجابة طلبهم ونادى بالامة ، وأخرج السنجق النبوى ، فاجتمعت الامة تحته والعلماء في مقدمتهم وصمدوا إلى الانكشارية ورموهم بالنيران ، وأطلقوا المدافع عليهم فكسروهم ، وبعد أن المهزموا أعملت الأمة السيوف في رقابهم فقتلوا منهم عشرة آلاف رجل ، وقيل عشرين الغاً ، وتخلصت الأمة من معرَّتْهم ، و بعد ذلك نشر الســلطان خطأً شر يفاً يقول فيه : إنه من المعلوم بين المسامين أن السلطنة العنمانية إنما رقت ونمت واستولت على الشرق والغرب بقوة الدين الاسلامى ، وأن نظام الانـكشارية كان في أول الأمر يوم كانت الطاعة شعاره حصناً حصينا للدولة ، وطالما كان النصر معقوداً برايات هذا النظام ، ولكن في العصر الأخير فشا في الانكشارية روح التمرد وصاروا بلا. على الدولة ، وصاروا لا يلقون الأعداء إلا انهزموا ، فأجمعت الأمة على إيجاب التخلص من هذا النظام البالى ، وعلى تنظيم جيش جديد يمكننا أن نصادم به أعداء الدين الخ. وما اكتفى السلطان باستئصال الانكشارية ، بل أراد استئصال جميع جراثيم الفساد التي كانت آفة على المملكة ، فألغى الطريقة البكتاشية ، وقتـل رؤسا.ها وأقفل تكاياها . ولكن بعد أنسار على خطة التجدد في المملكة ، وغيَّر الأزياء القديمة ؛ حاول الرجعيون الانتقام ، فأشملوا النار عدة مرار ، وفي إحدى للرار أحرقوا ثُمْنَ الأستانة ! ولكن السلطان ضمّدالجروح ، وساعد المصابين . وفي مرة أخرى أحرقوا «بيك أوغلو » محلة الاور بيين ، وحصلت أيضا ثورة بالسلاح ، فقضى السلطان عليها ولم يثنه شي. عن عزمه ، ومضى في سياسة التجدد ، و بني المدارس ، وأُسَّس المدرسة العسكرية الكبرى، وأنشأ المراكب النارية ، وأسَّس المحاجر الصحية .

وكان بالجملة مقتنعاً بوجوبالاصلاح والتجديد، حازما رابط الجأش، غير هيّاب للموت ، عادلا بالرعية ، مهتما بالصغيرة والكبيرة من شئون الامة ، مساو يا بين جميع أجناس رعيته . ولـكن المصائب بسبب أطاع الدول الأور بية توالت على السلطنة في زمانه . تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

وفى سنة ١٨٣١ استولى الفرنسيس على الجزائر في خبر ليس هنا موضعه فمجزت الدولة عن دفع هذا الاعتدا. ، لاسيا أن الجزائر كانت منفصلة عنها ولم تكن سيادتها عليها إلاّ بالاسم ، ثم خرج محمد على والي مصر على الدولة وأغزى ابنه أبراهيم بلاد الشام بخمسين ألف جندى فاستولى على غزَّة ، و يافا ، وحيفا ، وحاصر عكة التي كان قائدها عبد الله باشا ، فأمر السلطان محمد على برد عساكره إلى الورا. ، فاشترط محمد علي على السلطان توليته سورية ، فأبي السلطان قبول طلبه ، وأرسل جيشا لقتال الجيش المصرى تحت قيادة حسين باشا ، فانكسر حسين باشا وفتح ابراهيم باشا عكمة عنوة ، واستولى على جميع سورية ، وفى ذلك يقول الشيح أمين الجندى الشاعر : لو قيل إبراهيم جاء محارباً سقطوا ولو كان الكلام تقوُّلا قامت قيامة عكة من بأسه وأحاط من كل الجهات بها البلا بمدافع ما إن لها من دافع وقنابر تحكى القضاء المنزلا تنسيك بدراً والنضير وخيبراً وحروب مكَّة والبسوس وكربلا من مبلغ الأتراك أن جنودهم مُزموا وأن حسينهم ولَّى إلى ولم يقف فى وجه ابراهيم باشا غير الدروز ، فانهم اجتمعوا فى « وادى التيم » وناجزوا جيشه القتال في وقائع متعددة أشهرها واقعة « وادى بكمًّا » حيث أحاط ابراهيم باشا ومعه اثنا عشر ألف مقاتل نظامى بخمسمائة من الدروز فقاتلوه طول النهار وأبوا أن يستسلموا إليه إلى أن ماتوا جميماً . وما نجا منهم غير ٢٥ شخصا . اخترطوا سيوفهم وشقوا الجند النظامى على كثافته ، وخلصوا من بين الجند كله . وقد عرفت منهم واحداً عُمِّر طو يلا اسمهأمين المصفى من قصبة بعقلين ، وأمادروز حوران فالتجأوا إلى اللجاه واتفقوا مع عرب السلوط ، وساق عليهم ابراهيم باشا جيشاً فكسروه مراراً وقتلوا منه مقتلة عظيمة ، و بقى الدروز عصاة على ابراهيم إلى أن انصرف من سور ية ولكن الأمير بشير الشهابى الوالى على جبل لبنان لان إلى ابراهيم باشا لأنه كان ذهب إلى مصر وتعاهد مع محمد على ، فلما زحف ابراهيم إلى الشام مهد له كثيراً من العقبات ولم تمنع ابراهيم باشا ثورة الدروز من أن يزحف إلى الأناضول و يهزم جيشالدولة عند

قونية ، وأن يتقدم من هناك إلى بورسة ، فوقع الهلم في الأستانة ، وقد كان خوف الروس من محمد على أعظم من خوف الترك . وذلك أن الروس فكروا في أن محمد على قد يستولى على القسطنطينية و ينظم تركيا كما نظَّم شئون مصر ، و يؤسَّس دولة جديدة شابة غير الدولة العثمانية التيكان حل بها الهرم ، فعرضتالروسيا على السلطان محمود محالفة عسكرية فى وجه محمد على ، وأنزلت خمسة عشر ألف جندى بقرب الأستانة ، وكانت على نية زيادة هذا الجيش حينها نبُّه السلطان سفيرًا انكلترًا وفرنسا إلى خطر وجودالعساكر الروسية فىالأستانة ، وقالا له : إن الأولى به أن يقبل شروط محمد على ، وهي إضافة سورية كلها وولاية « آطنه » إلى مصر تحت سيادة السلطان من أن يستعين بالروسيا صاحبة الطمع السرمد في القسطنطينية ، وهكذا اقتنع السلطان باعطاء سور يةوكيليكية إلى محمد على ، ولكن السلطان لم يكن ليرضىمن قلبه مصالحة محمد على على هذا الشرط و بقى يجمَّز العساكر ليقاتل ابراهيم باشا و يرده إلى الوراء فزحفت العساكر العثمانية تحت قيادة حافظ باشا ، وتلاقى الجعَّان في « نِزَّبْ » وكان مع ابراهيم باشاجيش كبير من العرب ، فانكسر حافظ باشاكسرة شنيمة وغنمابراهيم أكثر مدافعه، ومات السلطان محمود من الغم عند سماع خبر هذه الهزيمة وذلك سنة ١٨٣٩

السلطان عبد المجيد

وتولى السلطنة ولده الكبير السلطان عبد الجيد، وكانت الدولة أصبحت بدون جيش تقريباً ، وكان أمير البحر أحمد باشا اختلف مع الصدر الاعظم فذهب وسلم الأسطول العثماني إلى محمد على في ميناء الاسكندرية . فصارت الدولة مضطرة إلى الصاح مع محمد على إلا أن الروسيا وانكلترا والنمسا و بروسيا عقدت مع السلطان عبد المجيد معاهدة سنة ١٨٤٠ بموجبها لايبقى لمحمد على سوى مصر التي تعود إمارة له ولذريته وفلسطين التي يتولاها بصورة مؤقتة ، وعليه أن يخلى سور بة و بلاد العرب وجزيرة كريت ، و بقيت فرنسا خارجة عن هذا الاتفاق ، لكنها لم تصل في مساعدة ۳۰۴ تعلیقات الامیر شکیب علی ابن خلدون

محمد على إلى العمل ، وذلك بما رأته من تألب أوربا عليه . فصار محمد على يقاوم بدون سند من جهة الدول ، وكانت قوة ابراهيم باشا أكثرها فى عكَّة ، فجاء الاسطول الانجليزى وضرب عكة بالقنابر ، وطيَّر مستودع البارود والذخيرة فاستسامت عكة وسحب ابراهيم جيشه إلى مصر ، وكانت الدولة تريد الخلاص من محمد على تماما إلا أن الانكليز كانوا عقدوا معه معاهدة لابقا. مصر فى يده ، فأجبروا الدولة على مراعاة هذه المعاهدة .

وأما الأمير بشير الشهابى حليف محمد على فلما التزم ابراهيم باشا إخلاء سورية لم يتبعه إلى مصر ، بل بقى يرجو أن يصلح أموره مع الدولة ، وكان الأمر والنهي وقتئذ فى يد الانكايز ، فلما نزل إلى صيدا وقابل أمير البحر الانكلير ى سمم منه مايدل على أن انكلترا لاتر يد إبقاءه أميراً علىلبنان ، ثم أتوا به إلى بير وت وأبلغوه أن الدولة العُمانية قررت عزله فليختر بلاداً يقيم بها ، فاختار فرنسا . فقال لهالانكليز لك أن تسكن فى أى بلد شئت ما عدا فرنسا ، ومصر ، فاختار مالطة ، ثم وجد مالطة في عزلة عن الدنيا كلها فسمى في التحول إلى استامبول ، وجاء اليهـا و بقي فيها إلى أن مات . وكان قد تعين الأمير بشير قاسم الشهابى واليًّا على جبل لبنان وكان الفرق بينه و بين ابن عمه في الحزم والعزم وحسن التدبير كما بين الأرض والسماء ، فما مضى على ولايته إلَّا أشهر قلائل حتى سخط عليــه مشايخ الدروز أسحاب الاقطاعات ، لأنه كان بذي. اللسان ، فكانت بذا.ته تجرح في قلوبهم ، على حين لايوجد فى الدنيا بلد كجبل لبنان يهتم أهله قبل كلشى. بالآداب وحفظ اللسان فقرر الدروز الاجتماع لخلع الأمير بشيرقاسم ، فانتصر له النصارى لأنه منهم ، فوقعت الوقائع بين الفريقين فى « دير القمر » سنة ١٨٤١ وتسمي هذه الوقائع فى لبنان بالحركة الاولى . فعزلت الدولة الامير بشير قاسم، وأرسلت عمر باشا النمساوى إلى جبل لبنان فأخذت فرنسا تسمى فى إعادة الحكم إلىآل شهاب بناء على كون الطائفة المارونية ترغب فىذلك، إلا أنالدروز وسائر الطوائف غير المارونية عارضوا رجوع الحكم إلى الشهابيين، فبعد أخذ ورد بين الدول تقررت قسمة الجبل إلى قسمين يفصل بينهما

طريق دمشق ، وجعلت الدولة الامير احمد عباس الأرسلانى والياً على القسم الجنوبى والامير حيدر اسماعيل أبى اللمع والياً على القسم الشمالى ، وألحقت بلاد جبيل بباشوية طرابلس . فأغضب هذا التدبير الطوائف الكاثوليكية وحاميتهم فرنسا . ولـكن الدول الاخرى حباً بالتوازن و بمقاومة نفوذ فرنسا التى تريد السيادة فى جبل لبنان عضدت الدولة العثمانية فى الترتيب الجديد . وهنَّ أنجلترة ، و بر وسيا . وأميركا والروسيا . وتألف فى كل من القائمقاميتين ديوان مختلط تتمثل فيه كل الطوائف وما مضت سنوات قلائل على هـذا النظام حتى تشاجر الدر وز والنصارى مرة أخرى ، وحصلت وقائع بين الفريقين ، فسكنت الدولة هذه الفتنة .

وجاء شكيب افندى ناظر الخارجية من الأستانة فرتب الأمور ، وعزل الأمير أحمد أرسلان بسبب حصول الفتنة فى أيامه ، وجعل مكانه أخاه الامير أمينا فبقى إلى سنة ١٨٥٩ فخلفه ولده الامير محمد الأرسلاني ، وفي مدة هـذا ثارت العامة في قضاء كسروان وكلهم هناك من الموارنة ، وكانت ثورتهم على مشايخهم آل الخازن فطردوهم واستولوا على أملاكهم ، وقتلوا منهم فذهبوا إلى بيروت يشتكون إلى الوالى التركى ، فرأى الوالى أنه لا بد من حرب لقمع ثورة الاهالى ، فرأى الاولىأخذ المسألة بالسياسة فطال الامر ببنى الخازن ، فالتجأوا إلى مشايخ الدروز لأنهم أصحاب إقطاءات مثلهم ، و بين الفر يقين تكافل إقطاعى طبيعى . فقرر مشايخ الدروز الزحف على كسروان وإعادة بني الخازن إلى بيوتهم ، فقامت من أجل ذلك قيامة المارونيين الذين في بيروت وفي بلاد الشوف وجزين ، وقالوا . إنهم لا يرضون بذهاب الدروز إلى كسروان يقاتلون إخوانهم، فوقع التنافر بين الفريقين، وبدأ المارونيون بالحركة. ثم انفجر الدم في حوادث جزئية في البداية ، واجتمع المسيحيون في زحلة وزحف منهم عدة آلاف قاصدين قضاء الشوف على تفاهم مع نصارى الشوف بأن يثوروا من جهتهم فيضعوا الدروز بين نارين ، واعتمدوا على كثرة عددهم لأن الدروز لايز يدون على السدس بالنسبة إلى النصارى، ولكن الدروز المشهورين بالشجاعة وبحسن الانقياد إلى رؤسائهم في الحروب قابلوا ذلك الجيش الذي زحف اليهم ، وذلك في

تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

¥+ ±

« ظهر البيدر » شرقى عين صوفر ، وجرت معركة تقهقر فيها النصارى إلى «قب الياس» ثم حصلت وقائم أخرى كان الفوز فى جميعها للدروز ، ثم جمع خطار بك العماد جمعا كبيرًا من الدروز وقصد مدينة زحلة حيث تجمع فيها النصارى من كل جهة فوقعت واقعة شديدة انتهت أيضا بأن النصارى تركوا زحلة واستولى عليها الدروز وأحرقوها . وكانت قصبة دير القمر المسيحية الواقعة في وسط بلادالدروز تدافع بشدة الدروز الذين يهاجونها ، فلما سقطتزحلة خارت عزام أهالى دير القمر فاستولى عليها الدروز ، وأعمل الجهلاء منهمانسيف فىأهلها ، وقتلوا مقتلة عظيمة . ولكن عند مابلغ الخبر آل أرسلان ، وآل جنبلاط ، وآل نكد ، أرسلوا رجالهم إلى دير القمر وأنقذوا ألوفا من بقايا السيف من المسيحيين وآووهم ، وقاموا بإعاشتهم إلى أن جاءت وزراء الدولة والدول وبدأوا بالتحقيق عن الحوادث ، وكذلك حصلت حادثة كهذه في حاصبيا وأخرى في راشيا وكان الدروز مع كونهم أقل عدداً يتغلبون على النصارى ، وكانت تقع من الجهلا. بعد الفوز حوادت مؤسفة لامرا. فيها الا أنه في جميع هذه الوقائع لم يكن الدروز هم البادنين بالشر ، وكيف يبدأون وزعماؤهم هم أصحاب الاقطاعات الوافرة وتحت حكمهم عشرات ألوف من النصارى وفى أيديهم أكثر الأملاك . فـكان لا يخفى عنهم وهم عقلاء محنكون أن الفتنة تُكون سبُّ انقراض نعمتهم ، وتؤل إلى جعل الحكومة على نسبة عددالطوائف فيفقدون أكثر امتيازاتهم ، بخلاف النصارى الذين كانوا يرون أنهم لايحصلون على المساواة ، ولايتخلص ذلك العدد الكبير منهم عن حكم الدروز إلا بثورة تجبر الدولة على انصافهم ، فقضية أنالدروز كانوا مستولين على أكثر كشيراً مما يحق لهم بحسب العدد هذهقضية لا نزاع فيها .

وأما قضية كون الدروز هم الذين بدأوا بقتال النصارى وأنهم هم الذين اعتدوا عليهم فهى كذب محض قد تحققته لجنة التحقيق الدولية التي وقفت على جميع الحقائق ولذلك أبى الجانب الأعظم مى الدول أن يعد الدروز معتدين ، وإن كانوا حكموا على مئات منهم بالنفى ، فلم يكن ذلك مبنياً على اعتدائهم ، ولكن كان ذلك تسكيناً لخواطر النصارى الذين قتل منهم عدة آلاف بعد تغلب الدروز عليهم . ولقد حكمت 4.0

الدولة بالقتل على المشير احمد باشاقائد الفيلق العُماني في دمشق وعلى مثات من المسلمين ممن كانوا المسئولين عن الحادثة التي وقعت على نصارى الحاضرة السورية ، ولكنها بالاتفاق مع الدول عدا فرنسا لم تقتل أحداً من الدروز لما ظهر من أن الاعتداء لم يقع منهم ، ولما ثبت بالوثائق والمناشير التي صدرت عن أساقفة النصاري من أن الرؤساء الروحيين كانوا هم المحرضين على الحرب ، وغير معقول أن الدول المسيحية مع شـدة تعصبها في النصرانية مثل انكلترا ، والنمسا ، و بروسيا ، والروسيا ؛ تساعد الدروز بقدر الامكان وتأبى مجاراة فرنسا على قتل جانب منهم لو تحقق عندها أن الدروزكانوا هم المعتدين ! ولا تبال أصلا بأقوال المؤلفين الافرنسيين الذين ينكرون هذه الحقيقة و يروون روايات إذا قرأها الانسان يضحك أو يحزن لشدة بعدها عنالواقع ، ولغياب الوجدان فيها تماماً ، ودعوى الفرنسيس أن الانكليز لأجل أن يتوكأوا على الدروز ويتخذوا لأنفسهم أنصاراً فى سورية قد اجتهدوا فى إنقاذهم على أثر تلك الحوادث المسماة بحوادث « الستين » \_ لوقوعها سنة ١٨٦٠ \_ هي دعوى لا ترتكز على أدنى أساس ، لأن الانكليز هم أشد تحمساً للنصرانية من أن يرضوا بذبح الدروز للنصارى و بأن 'يتركوا بدون قصاص ، ولما وصلت إلى لندرة أخبار هذه الحوادث مقلوبة عن وجهها اشتد غضب الإنكليز، وطلبوا في أول الأمر من حكومتهم الاقتصاص من الدروز بكل صرامة ، إلاَّ أنه كان بعض الانكليز المنصفين المقيمين بسورية لا سيا المستر « سكوت » صاحب معمل الحرير في قرية شملان من لبنان قد كتبوا إلى انكلترة بحقيقة ماجرى، وقالوا إن الدروز إنماكانوا مدافعين لا مهاجمين، فهدأ عند ذلك الرأى العام الانكليزي .

ولما تألفت اللجنة الدولية فى بيروت ثبت أيضاً أن الدروز لم يكونوا هم البادئين بالقتال . وثبت أن الأمير محمد أرسلان أمير لبنان الجنوبى راجع الوالى خورشيد باشا لأجل إرسال جيش نظامى يكفى لمنع الحوادث ، واستمد أيضاً قناصل الدول كالماحتى يسعوا فى هذا الأمر لدى الوالى ، وهذا كان سبب خلاص الأمير محمد من القتل والنبى ( ٢٠ – تعليقات ) تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

ومن كل مسئولية ، ولا يُنكر أن الانكاير كانوا قد بدأوا بتأسيس علاقة مع آل جنبلاط وحزمهممن الدروز ، ور بما كانوا لأجل حفظ التوازن . غير راغبين في استئصال هذه الطائفة القليلة العدد من جبل لبنان ، ولكنهم لو كانوا قد تحققوا كون الدروز هم المعتدين لـكانوا وافقوا بالأقل على اجراء القصاص بحق عدة مئات مهم كما جرى في دمشق بحق المشير احمد باشا ومئات من المسلمين ، وأيضاً فان الروسيا والنمسا و بروسيا لم يكن عندهن أقل سبب سيامي يقتضي العفو عن الدروز ، والاكتفاء بنني مئتين أو ثلاثمائة رجل منهم إلى الحار ج ، مع أن النصاري قدموا جدولا إلى اللجنة الدولية يلتمسون فيها قتل سبعة آلاف من الدروز .

والخلاصة لما ثبت أن الدروز لم يكونوا إلا مدافعين عن حوزتهم ترفقت بهم الدولة العُمانية وجميع الدول عدا فرنسا ، و إنما نفي من نفي منهم نكالا وعبرة من أجل المذابح التى لاتنكر مما قام به جهلاؤهم بعد الغلبة، ولقد قلب مؤرخوا هذه الوقائع من الفرنسيس حقائقها رأساً على عقب ، وجعلوا الابتداء والاعتداء من الدروز وليس ذلك بصحيح . ثم إنه قد ثبت أيضاً باعتراف عقلاء النصارى أنفسهم أنه لم يوجد واحد من الدروز سطا على عرض امرأة نصرانية ، ولا وجد منهم من قتل ولداً ، أو امرأة ، أو شيخاً عاجزاً . وقد اعترف بذلك صاحب كتاب « حسراللثام عن نكبات الشام » المطبوع بمطبعة المقطم بمصر ، وفيه سرد حوادث سنة ١٨٦٠ وفيه من الطعن بالدولة العثمانية ومن الوقيعةبالمسلمين والدروز ما يزيد على كل وصف ، إلا أنه صر ح بكون الدروز فى جميع هذه الوقائع لم يتلونوا بالاعتداء على أعراض النساء ، ولا قتلوا امرأة ، ولا ولداً ولا عاجزاً ، وهو يذكر أيضاً هم كثير ين من زعما. الدروز الذين أنقذوا النصارى ألوفا ، كما يذكر أنأعيان المسلمين في الشام مثل محمود افندي الحزاوى وصالح أغا المهايني ، وعمر آغا العابد ، وعدداً كبيراً من الوجها. ليس الأمير عبدالقادر الجزائري فقط ؛ قدحافظوا على النصاري ، وآمنوهم من خوف ، وآووهممن فقر ، مع أن مؤرخى الفرنسيس يحصرون هذه المحافظة فى الأمير عبد القادر رحمه الله وحده وهو بدون شك قد حافظ على ألوف من المسيحيين ، وكان السبب في نجاتهم من الغوغا.

الذين اعتدوا عليهم بدون علم الرؤساء ، ولكن الأمير عبد القادر لم يكن هو الوحيد الذي قام بذلك الواجب .

ثم إن السلطان عبدالمجيد أعلن التنظيمات المسماة « بخط كولخانة » ومآله أن حياة الأشخاص وأموالهم وأعراضهم تكون مصونة ، وتكون الأموال الأميرية عائدة إلى نظام واحد ، وأن تُلغى الاحتكارات ، وأن تكون الضرائب بحسب الثروة وأن تكون مدة الخدمة العسكرية خمس سنوات ، وأن تكون المحا كات علنية وأن تكون المساواة أمام القانون شاملة لكل أصناف الرعية ، وأن يكون الناس أحراراً فى البيع والشراء ، وأن يكون ضبط أملاك المجرمين ممنوعاً ، بل تعود إلى ورثتهم .

وقد زعم بعض مؤرخى الفرنسيس أن الضرائب و إن أوجب خط كولخا نه استيفاءها على نسبة الثروة ، فقد كانت تحبى بصورة جائرة على المسيحيين . وهذا الكلام أيضا غير صحيح ؛ فالضرائب فى السلطنة العثمانية كانت على حسب مقدار الأملاك وريعها ولم يكن فيها تمييز طبقة على طبقة مما هو شأن الدول الاستعمارية الاوربية .

وأسست الدولة جامعة باسم « دار الفنون » وجعلت التعليم ابتدائياً ، واعدادياً وعالياً . وقامت باصلاحات كثيرة ؛ وفي سنة ١٨٤٨ ثارت الفلاخ ومولداڤيا ، وكادت الفتنة تؤدى إلى الحرب بين الدولتين العثمانية والروسية ، ولكن الحرب لم تقع بينهما هذه المرة ، وتفادوها بتدابير سلمية .

وفى زمان السلطان عبدالمجيد نشبت حرب القريم ، وأساسها الخلاف بين الروم واللاتين على كنيسة بيت لحم التى فيها المغارة التى يقال إن المسيح ولد فيها ، فاللاتين كانوا يدعون حق الولاية على هذه الكنيسة بموجب فرامين بأيديهم ، وزعموا أن الأروام بدسائسهم لدى الدولة قد استولوا على حقوق لم تكن لهم من قبل ، وأخذوا مغاتيح كنيسة القيامة و بسطها وقناديلها بفرمان من السلطان محود الأول . وزعم اللاتين أن السلطان سليمان الثانى كان خولهم هذه الحقوق سنة ١٦٩٠ فرجع الأروام واستردوا ما فقدوه فى سنة ١٣٥٧ ، ثم إن الروسيا سنة ١٨٠٨ ساعدت الأروام ۳۰۸ تعلیقات الأمیر شکیب علی ابن خلدون

لدى الباب العالى فاستولوا على جميع الأماكن المقدسة تقريبا، فبقيت فرنسا تحتج على ذلك . وسنة ١٨٥١ طلبت فرنسا من الدولة تأليف لجنة مختاطة لأجل النظر في الفرامين التي بأيدى اللاتين والروم، وادعت الاستيلاء على كنيسة القيامة، وعلى المكان الذي فيه مدافن ملوك الافرنج ، وعلى قبر العذراء ، وعلى كنيسة بيت لحم ، وغيرها .

فلما بلغ ذلك الروسيا اعترضت على هذا الأمر وقدمت إلى الدولة مذكرة لو قبلها الباب العالى لكان ذلك اعترافاً منه بحماية الروسيا لجميع المسيحيين الارثوذ كسيين فلذلك رفض الباب العالى إجابة طلب الروسيا ، فقطمت الروسيا العلاقات مع الدولة وزحفت العساكر الروسية تحت قيمادة البرنس «كورتشاكوف» فقطمت نهر الباروت بتسمين الف ماش وعشرين الف فارس ، وستة آلاف مدفمى ، فاحتل هذا الجيش الفلاخ ، ومولداڤيا ، وكانت الحصون المثمانية عند الطونة خراباً تقريباً ولكن كان عند الدولة قائد اسمه «عمر باشا النمساوى» أصله خرواطى كان من عظاء القواد فرمم تلك القلاع وجمع جيشاً جراراً وصد الروس وردّهم ، أما في آسيا فتقهقر المثمانيون إلى الوراء ، وجاء أسطول روسى فأحرق أسطولا عثمانيا في ميناه «سينوب»

وفى ذلك الوقت كانت انكلترة ترى من مصلحتها توقيف الروسيا على حدها خوفًا من استيلاء الروس على الأستانة ، وكان نابوليون الثالث أمبراطور فرنسا منقاداً إلى السياسة الانكليزية ، وكانت الامة الافرنسية الكاثوليكية ترى أن الدولة المهانية قبلت هذه الحرب مع الروسيا من أجل عدم تسليمها حقوق اللاتين فى الفدس فلما أحرق الاسطول الروسى السغن العهانية التي كانت فى سينوب دخل الاسطول الانكليزي والاسطول الافرنسي من الدردنيل إلى الاستانة محافظة عليها من الروسيا بن من من الوسيا

فأرسل نيقولا الاول قيصر الروس يحتج على هذه الحركة ، ونشر على شعبه منشوراً أشبه باعلان حرب على فرنسا وانـكلترة ، فعقدت هاتان الدولتان محالفة هجومية دفاعية مع السلطان عبد المجيد فى ١٢ مارس سنة ١٨٥٤ وكان تحت قيادة « عمر باشا » — وكان يقال له السردار — مئة وثلاثون الف يظامى، وخمسون الف

متطوع . وكان الجيش الروسي تحت قيادة البرنس « باسكيفتش » يبلغ منة وتسمين الفا ، فهاجم الروس سياسترية فدحرهم العثمانيون عنها ، فتقهقروا على طول الخط. وأراد عمر باشاأن يجتازنهر البروت إلاأنه كان الفرنسيسوالانكليز قد عمدوا إلى نقل ميدان الحرب إلى القريم ، وقرروا حصار سيباستوبول فانتقل السردار عمر باشا إلى القريم ، وهناك جرت الوقائع الكبرى . وثارت بلاد اليونان انتصاراً للروسيا وتجاوز الاروام على الحدوم العثمانية فانهزموا . واحتل جيش إفرنسي آثينا ، وأما في القريم فانتصر الانكليز والفرنسيس والعثمانيون في وقائع «آلمة » و « بالا كلاڤة». و « انکرمان » و « تراکثیر » وافتتح عمر باشا « أو بَّاتوریة » عنوة . وفتح الحلفاء « بر ج مالا کوف » بعد معارك شديدة ، قيل إن الفرنسيس هناك فقدوا عشرة آلاف مقاتل . ودمَّرت أساطيل الحلفاء مرافىء الروسيا في البحر الاسود ودخلت أساطيلهم من البلطيك ، واستولواعلى بومارسوند ،وانضم إلى فرنسا وانكلترة وتركيا في هذه الحرب مملكة الساردوا ، والبيمونت ، فأرسلت ١٥ الف مقاتل ، فلما توالت هذه المصائب على الروسيا طلب القيصر نقولا الصلح ، فانعقد مؤتمر في فينًّا في أول فبراير سنة ١٨٥٦ وتقررت فيه شروط الهدنة ، ثم العقد مؤتمر الصلح في باريز وكان الجانب الواحد هو فرنسا وانكلترة وتركيا ومملكة الساردوا ، والجانب الآخر الروسيا . وكانت بروسيا والنمسا كفيلتين ، وبهـذه المعاهدة تقرر استقلال السلطنة العثمانية التام ، وعدمتدخل أية دولة في شئونها الداخلية ، وذلك بموجب المادة التاسعة كما أنه بموجب المادة العاشرة تقرر عدم مرور السفن الحربية من الدردنيل ، وبحسب المادة الحادية عشرة تقررت حريةالتجارة والملاحة فى البحر الاسود ، وكذلك بحسب المادةالعشرين تقرر أن الروسيا تتخلَّى لمولدافيا عن قسم من بسارابيا. ثم جعلت مصاب الطونة تحت إشراف لجنة أوربية ، وبهذه المعاهدة جرى إلغا. حماية الروس على بلاد السرب، والفلاخ، ومولداڤيا، ورجعت هذه الامارات تحت سيادة الباب العالى

وحماية أوربا . وبمقابلة معاهدة باريز هذه جددت الدولة المثمانية مآل خط كولخانه

من جهة إعلان المساواة التامة بين أصناف رعاياها ، ومن جهة حرية المذاهب وغير ذلك من الاصلاحات .

وفى ١٣ يوليو سنة ١٨٥٨ هجم بعض أهالى جدة بالحجاز على قنصل فرنسا ومعاون قنصل انكاترا فتتلوها ، فجاء أسطول انكليزى إفرنسى فضرب البلدة بالقنابر وفى سنة ١٨٦٠ جرت الوقائع التى سبقت الاشارة إليها بين الدروز والنصارى فى جبل لبنان ، وكانت الدولة سكّنت الأمور ، واستدعت زعماء الفريقين إلى بيروت ووقع الصلح بينهما ، إلا أن بعض الجهلاء فى دمشق طعماً بالنهب والسلب استفادوا من غفلة الحكومة فانقضوًا على حارة النصارى و فجروا الدماء الغزيرة ، وارتكبوا المو بقات الكبيرة ظلماً وعدواناً ، فكانت هذه الحادثة المشئومة سبباً فى احتلال جيش افرنسى فارسلت الدولة مؤان محانت هذه الحادثة المشئومة سبباً فى احتلال جيش افرنسى ووزّع عليهم تعو يضات اللهبور إلى سوريا ، فأخذ فؤاد باشا يضمد جروح المسيحيين الجناة فى حادثة دمشق يبلغ من المهبور إلى سوريا ، فاحد فؤاد باشا يضمد جروح المسيحيين المنيخ عبد الله المهبور إلى سوريا ، فاخذ فؤاد باشا يضمد جروح المسيحيين ووزّع عليهم تعو يضات باللابين ، و محسن سياسته سكّن الأمور وقتل عدداً من الميناة فى حادثة دمشق يبلغ ١٣٠ ، و نفى كثيراً من العلماء والأعيان وفى مقدمتهم المين عدداً من المهبور إلى ماريا ، محسن سياسته مدم ما ما ما يضا يعداً من ووزّع عليهم تعو يضات باللابين ، و محسن سياسته مكن الأمور وقتل عدداً من ورزاع عليهم تعو يضات باللابين ، و محسن سياسته ما ما ما ماهماء والأعيان وفى مقدمتهم ورزاع عليهم تعو يلنات منت مالهما، وقد كان نفيهم لأجل السياسة لأمهم كانوا بالحقيقة أبرياء من كل ما وقع على المام ، وقد كان نفيهم لأجل السياسة لأمهم كانوا بالحقيقة

وما رجع فؤاد باشا من سوريا إلى الأستانة إلاّ بعد أن استرجعت فرنسا عساكرها ، وكانت يومئذ انكلترا والنمسامدتين لتركيا . وفى ٢٥ يوليوسنة ١٨٦١ توفى السلطان عبد المجيد ، وكان سلطاناً كريم الأخلاق عادلاحليا متواضماً ، وكانت الرعية العثمانية من جميع الطبقات تحبه وتحترمه ، ولذلك أسف عليه الجميع .

السلطان عبد العزيز

وتوتى مكانه السلطان عبد العزيز . وفى زمانه لم تحصل حوادث تذكر سوى ثو رة كريت التى قمعتها الدولة بالقوة ، والسلطان عبد العزيز هو أول سلطان زار أوربا عند ما دعاه نابليون الثالث سنة ١٨٦٧ إلى معرض باريز مع سائر الملوك ، وفى زمانه أيضاً جرى خرق بوغاز السويس بواسطة شركة افرنسية يرأسها المسيو « داليسبس » وذهب السلطان عبد العزيز بنفسه إلى مصر ، وكان السلطان عبد العزيز سليم الطوية جسوراً إلا أنه كان مسرفاً ترك على الدولة ديونا كثيرة . على أن من أهم مآثره اعتناؤه بالأسطول، فنى زمانه كان للدولة قوة بحرية عظيمة ، وكانت هى الدولة الثالثة فى البحر ، وقد كان فى أيامه من رجال الدولة « مدحت باشا » وكان مولماً بالحرية ، فنما بواسطته حزب الأحرار ، وصاروا يتحدثون بخلع السلطان لكثرة اسرافه واستمالوا إليهم السر عسكر « حسين عونى باشا » ودبرَّوا على السلطان مكيدة فانفقوا مع ناظر البحرية وأتو بالأسطول فرسا أمام سراى طوله بغجه ، بينما العساكر كانت تحيط بالسراى من جهة البر ، ثم أدخلوا على السلطان من أبلغه أن الأمة خلعته . فأراد السلطان أن يستخف بهذا الموضوع فأطلعوه على العساكر الخمة من جهتى البر والبحر ، وأنزلوه من السراى ووضعوه فى قصر آخر .

## السلطان مراد

و بايعوا السلطان مراد كبير أولاد السلطان عبد المجيد ، وما مضى عدة أيام على خلعالسلطان عبدالعزيز حتى وُجد فى قصره قتيلا ، فذهب الناس إلى أنه قُتل بأيدى هؤلاء الذين خلعوه . وليس ذلك بصحيح ؛ بل كان الخلع فجأة قد أثّر جداً في عقل السلطان ، فتناول مقراضا وقطع به عروق زنده فسال دمه إلى أن مات .

وكان ضابط اسمه « حسن الشركسى » شقيقاً لاحدى نساء السلطان ، فجاء إلى الباب العالى ودخل على مجلس الوزراء فاغتال السر عسكر حسين عولى باشا وناظر البحرية أحمد باشا القيصرلى ، وراشد باشاناظر الخارجية وكان مراده قتل مدحت باشا ولكن هذا فر ونجا بأعجو بة ، فجاء الجند ولم يتمكنوا من القبض على حسن الشركسى إلا بقتله . وأما السلطان مراد فما مضت عليه إلا ثلاثة أشهر فى السلطنة حتى حصل له اختلاط فى عقله ، فاتفق رجال الدولة على إقصائه عن السلطنة ونصب أخبه السلطان عبد الحيد مكانه .

السلطان عبد الحميد الثانى

وكان ذلك سنة ١٣٩٤ هجرية . وكانت في أواخر مدة السلطان عبد العزيز قد نجمت قرون الثورة في البلقان ، وكانت بدايتها في الهرسك ، وكان على رأسها « قره جيورجيوفتش » من ذرية قره جورج الذي تقدم الـكلام عليه وهوجد ملك يوغوسلافيا الحالي . ثم امتدت الثورة الى بلاد السرب فأرسلت الدولة جيشا للتنكيل بالعصاة ، فاتسمت الثورة وكان مراد السربيين أن يستقلوا استقلالا تاما ولا يؤدوا جزية للسلطان .

فساقت الدولة جيشا بقيادة عُمان باشا الذي صار فيها بعد يلقُّب بالغازي ، فهزم السر بيين ودوّخت الدولة جميع ثوار البلقان من بلغار وسرب ، وهرسك . وكانت الروسيا تظاهر الثاثر ين كما لايخفى ، فلما سحقتهم العساكر العثمانية أعلنت الروسيا الحرب على الدولة العُمَّانية . وهذه الحادثة تشبه كثيرًا إعلان الروسيا الحرب على النمسا عند ماساقت النمسا جيشها على السرب فى أول الحرب العامة ، أى أن الروسيا كانت دائما ترى نفسها مرجعاً للأمم السلافية ، ولا سيا الأمم السلافية الارثوذ كسية ، فأما السلافيون الـكاثوليكيون فلم يكونوا يرجعون إليها . فـكانت بداية سلطنة عبدالحميد الثاني هي بالحرب مع الروسيا ، ونظراً لكون تاريخ هذه الحرب معاوما وعليه تأليف كبير بالأفرنسية « La Puerre Russo turque » فاننا لا نجد لزوماً للتطويل في شأنها ، ولا للاسهاب في تاريخ سلطنة عبد الحميد ، لأن حوادث أيامه معروفة مشهورة وقد كُتب عنها بكل اللغات . فالحرب الروسية التركية جاءت و بالا على الدولة إذ أن الروسية في القرن الأخير قد نمت نمواً زائداً فصار عدد سكانها يفوق عدد سكان السلطنة العثمانية أربع مراتبالأقل ، وكانت البلاد البلقانية من سرب و بلغاروفلاخيين وأروام يدأً واحدة مع الروسيا ، ولم تكن هذه الأسباب وحدها كافية للفشل الذى حل بالجيش العثماني ، بل حَصل خطأ كثير في التدبير المسكرى ، وكانت لوازم الجيش ناقصة كما هو شأن الدولة فىحرو بها فى العهد الاخير ، وتدخل السلطان كثيرا

فى أمور الحرب بدون معرفة . وخلاصة القول أن الروس عبروا نهر الطونة وتقدموا ظافرين وصار الجيش العثمانى بقيادة السردار عبد الكريم باشا يرجع إلى الوراء وكادت الحرب تنتهى بغشل تام للعثمانيين ، و إذا بعثمان باشا قاهر السرب جاء ودخل فى قلعة بلاڤنة واعتصم بها، فجمعالروس جيوشهم وصمدوا إليه فكسرهم كسرة شنيعة فأعادوا الـكرة عليه أولا وثانيا وفي كل مرة كان يهزمهم، وفي إحدى المرار فقدوا خمسة عشرالف عسكري ، ورجعت الحرب تبشر بحسن مآل العثمانيين ، ولكن عثمان باشاً لم يبقَّ عنده وهو محصورمن كلَّالجهات ذخائر تساعده على الثبات ، وجاء قيصر الروسيا اسكندر الثانى بنفسه واستصرخ إمارة رومانيا \_ أى الفلاخ \_ ومولداڤيا وذلك باسم النصرانية قائلا : إنهاكلها تحت الخطر ، فأنجده الرومانيون بسبعين ألف عسكرى انضافت هذه إلى الجيش الروسي المحاصر لعثمان باشا في بلاڤنه . ومع هذا فلولاً نفاد الذخيرة لم تـكن تلك الجيوش كلما لتتغلب على عُمان باشا ، وفي آخر وقعة أراد عُمان باشا أن يخرق جيوش الروس برغم كثافتها و ينفذ إلى الخارج ، فوقع جر يحاً فاضطر إلى النكوص نحو بلاڤنه وعرض على أمبراطور الروسيا الاستسلام ، ولما دخل عليه وأراد أن يسلمه سيفه كما هي عادة كل المستسلمين قال له الأمبراطور : إن قائداً مثلك يحق له أن يُبقي سيفه معه ، و بالغ القيصر في إكرامه .

و بعد تسليم بلاڤنه زحفت جيوش الروس إلى الأستانة واحتلت أدرنة ، ووصلت إلى سان استفانو ؛ وكان المثمانيون قد أعدوا جيشا للدفاع عن الأستانة إلا أنهم كانوا يخشون أن تدور عليهم الدائرة بكثرة جيوش الروس ، فأما من جهة القوقاس فكان القائد الكبير أحمد مختار باشا الغازى قد انتصر على الروس فى وقعة «كدكار » وتقدم إلى الأمام ، ولكن الروس عادوا فتغلبوا عليه بتفوقهم في العدد ، وكان درو يش باشا قائد الجيش المثمانى المرابط فى باطوم تحت الحصار ، فهاجه الروس مراراً فدحر جميع مهاجاتهم ، وانتهت الحرب و باطوم فيده ، هذا وعند ماوصل الغراندوق نقولا إلى سان استفافو طلب السلطان عبد الحميد الصلح ، فاشترطت الروسيا شروطا ثقيلة جداً

الصلح على هذه الشروط عبارة عن استيلاء الروسيا القريب على سلطنة آل عثمان ووصولهم إلىالبحر المتوسط ، فاعترضوا الروسيا ودخل أسطولهم إلى الأستانة وأجبروا الروس على تمزيق المعاهدة ، وفاوضوا الدول السبع فى عقد معاهدة ثانية بدلا عن معاهدة «سان استفانو» . فتقرر عقد مؤتمر براين المشهور ، واتفقت الدول هناك على أن تكون إمارة رومانيا مملكة مستقلة تماما عن السلطنة العثمانية ، وأن تستقل تماماً أيضا إمارة السرب و يستمى أميرها « ميلان أونوفتش » ملكا عليها ، وأن يستقل الجبل الأسود و يُمطى قسما من بلاد الأرناؤوط ، وأن تضاليا وأبيروس إلى اليونان ، وأن تكون بلاد البلغار إمارة تحت سيادة السلطان و يليهاولاية ممتازة .

ومن جهة آسيا تضاف قارص وأردهان وباطوم وتوابعها إلى الروسيا ؛ وأن تدفع الدولة العثمانية غرامة حربية وتعو يضات لتجار الروس الذين لحقتهم خسائر بسبب تدمير الأسطول العثماني لسواحل الروسيا ، وهذا هو مجمل معاهدة برلين ، و بعد ذلك اتفقت الدواة مم الكلترة على أن تتخلى لها عن قبرص ، وتؤدى الكلترة للدولة خراجاً سنوياً عن هذه الجزيرة ، وبمقابلة هذا التخلي تعهدت انكلترة للدوله بأنه إن تجاوزت الروسيا على حدود تركيا من جهة آسيا تـكون انـكاترة مساعدة لها ثم تقرر بموجب «معاهدة برلين» هذه أن تحتل النمسا ولايتى بوسنة والهرسك احتلالا مؤقتاً ، ولما دخلت الجيوش النمساوية هاتين الولايتين ثار في وجهها مسلمو تلك البلاد و بقيت المعارك بين الفريقين مدة أربعة أشهر ، ولم يسماعدهم الأهالي السر بيون في شي. بل أتحصرت المقاومة في المسلمين . وكذلك ثار الارناؤوط في وجه الجبل الاسود وأبوا أن يلتحقمن بلادهم شيء بحكومة الجبل المذكور .وكان الشركس والطاغنسطانيون ثاروا على الروس فى أثناء الحرب بين الدولة والروسيا ، فلما انـكسرت الدولة هاجر منهم مثات الوف إلى الأناضول . وبعد مضى عدة سنوات على معاهدة برلين شن اسكندر أمير البلغار الغارة على ولاية الرومللي الشرقية ، وألحقها بامارة البلغار ، فصارت الولايتان واحداً ، وفكر السلطان عبد الحميد في سوق جيش لارجاع الشيء إلى

ما كان عليه ، إلاّ أن كامل باشا أشار بعدم الحرب ، و باقرار هذه المسألة ، فأعجب رأيه السلطان وجعله صدراً أعظم .

ولما رأت فرنسا ما حل بالدولة العثمانيـة من الضعف أرادت أن تستغل ضعفها بالاستيلاء على تونس ، فلم يصعب عليها أن توجد لذلك سبباً ، وشنَّت الغارة على تونس ، وأجبرت باي تونس محمد الصادق على إمضاء معاهدة تضمن لتونس استقلالها الداخلي تحت حماية فرنسا ، وكان ذلك سنة ١٨٧٩ واحتجت الدولة على ذلك ولـكنها لم تقدر على محاربة فرنسا من أجل تونس . وزعمت فرنسا بأنه جاء وقت على تونس لم يكن فيه للباب العالى عليها إلا سيادة إسمية ، و ثار بعض الاهالى والجند التونسي بقيادة على بن خليفة ولكن لعدم تكافؤ القوتين انتهت الثورة بتغلب الفرنسيس كما حصل في الجزائر من قبل ولو لم تحتل فرنسا بلدة الجزائر لم تكن لتستولى على المغرب الأوسط كله العالات الثلاث ؛ الجزائر ، ووهران ، وقسنطينة ، ثم إنه بقيت فرنسا خمسين سنة تقاتل أهل الجزائر حتى أدخلتهم في الطاعة . فلما انتهت منهم بدأت تفكر في الاستيلاء على تونس ، ولما انتهت من خطب تونس بدأت تفكر في الاستيلاء على المغرب الأقصى ، ولما رأت إيطاليا أن فرنسا استأثرت بهـذه المالك الثلاث من دونها اعترضت على فرنسا من جهة ، واعترضت على انــكلترة من جهة أخرى وقالت لهما : إنكما تقاسمتما قارة إفريقية ، فمصر والسودان لانكلترة ، وتونس والجزائر والمغرب الاقصى وأواسط أفريقية لفرنسا ، ولم تدعا لايطاليا شيئاً ! . فاتفقت هذه الدول النلاث على أن تكون لايطاليا ولاية طرابلس مع برقة ، ومن هنا جاءت حرب طرابلس ، وهكذا الاستعار سلسلة آخذ بعضها برقاب بعض . ومن تساهل في أمر ملكه في البداية خوفًا من شر أعظم فانه لا يلبث أن يقم في أعظم من الشر الذي تفاداه . وكذلك احتلال الانكليز لمصركان نتيجة وقوع تركيا في الضعف لذي كانت الروسيا هي السبب فيه .

واذا نظرنا إلى حروب الروسيا نجد أنها كانت تقدم رجالها وأموالها ، وتنفق النفائس والأنفس فى سبيل غيرها ، فاستقلال اليونان ، والجبل الأسود ، والسرب

والبلغار ، والرومانيين واحتلال النمسا للبوسنة والهرسك ، واستيلا، فرنسا على تونس واحتلال الانكاير لوادى النيل والسودان ، واحتلال إيطاليا للاريترى ثم لطرابلس وبسط انكلترة حمايتها على لحج وحضرموت ، وظفار ، وسلطنة عمان ، وجزيرة البحرين ، ومدينة الكويت ، ونزولها فى جزيرة قبرص ،كل ذلك كان من نتائج الضعف الذى أوقعته الروسيا بتركيا ، فالروسيا كانت تطبخ والآخرون كانوا يأ كلون

وفى زمن السلطان عبد الحميد وقعت الحادثة الجلّى وهى احتلال الانجليز لمصر و بسببها نفر السلطان من انكلترا نفوراً شديداً ، وصار الانكليز يعملون بكل الوسائل لهدم بنيان السلطنة العثمانية . وقد تقدم لنا في هذا التاريخ أن عيون الانكليز كانت طامحة إلى مصر منذ قرون ، وأنها على أثر خروج الفرنسيس من مصر أرادوا أن يستأثروا هم بها ، ولكن محمد على لم يكن كالماليك ، فأجبر الانكليز على الخروج من مصر و بقيت انكلترا تترصد الفرصة لاحتلال وادى النيل فى أول فرصة ، لا سيا بعد فتح برزخ السويس الذى جعل على على أهند على مصر .

وكان انكاترا استأجرت قبرص من الدول المثمانية لتكون لها قاعدة بحرية فى وجه مصر ، وقد حدث أن الجيش المصرى كان فيه عنصران ؛ أحدها عربى مصرى والآخر تركى وشركسى ، فحصل خلاف بين العنصرين لم يمرف العقلاء أن يتداركوه ولا حسبوا حساباً للمواقب ، فنشأ عن هذا الخلاف حزب وطى مصرى ترأسه الميرالاى « أحمد عرابى » وصار هذا الحزب يطالب بحقوق المصريين الاقحاح ووقف موقفاً مناوئاً للخديوى توفيق باشا . فشمر الانكليز بأن هناك حركة يمكنهم أن يستفيدوا أمنيتهم إنما هى إحداث ثورة فى مصر يتمكنون بسبها من الاحتلال ، وكانت أمنيتهم إنما هى إحداث ثورة فى مصريت كم مالا مناك حركة يمكنهم أن يستفيدوا الأمنية القديمة وهى الاستيلاء على الدبار المصرية . فأعلوا فى هذا الموضوع جميع الأمنية القديمة وهى الاستيلاء على الدبار المصرية . فأعلوا فى هذا الموضوع جميع الأمنية القديمة وهى الاستيلاء على الدبار المصرية . فأعلوا فى هذا الموضوع جميع الأمنية القديمة وهى الاستيلاء على الدبار المصرية . فأعلوا فى هذا الموضوع جميع الأمنية القديمة وهى الاستيلاء على الدبار المصرية . فأعلوا فى هذا الموضوع جميع المنية مناص الى اشتهروا بها ، ولم تكن شهرتهم فيها بدون أساس . فأخذ الحزب الوطى ينموتحت زعامة عرابى ومحمود سامى وغيرها من الاعمان ، وانقلب عن أصله فبدلا من أن يكون منحصراً فى دائرة ضيقة مناوئاً للاثراك والشركس ، أصبح حز با هدفه "YIV

الأسمى كسر نفوذ الأوربيين فى مصر ، لأن نفوذهم كان بلغ فى زمن اسماعيل باشا مبلغا لا يكاد يتصوره العقل ؛ فان اسماعيل وضع نصب عينيه إدخال مصرفى المدنية العصرية الأوربية ، وظن أن من لوازم هذا المبدأ ترغيبالأوربيين فى السكنى بمصر وتمييزهم على الأهالى فى كل شىء ، فانتهى الأمر بأن أصبح الأهالى فى حكم العبيد للأجانب .

فلما تألف هـذا الحزب الوطنى نظر إلى حالة البلاد فوجدها أصبحت لا تطاق من جهة النفوذ الأوربى ، فترك مناوأة الترك والشركس وأتحد معهم على مناوأة الأفرنج ، وأخذ الانكليز يشعلون النارحتي يحدثوا ثورة من المصريين على الأور بيين وكان السلطان عبد الحميد قد ارتكب هو وأعوانه خطأ كبيرًا ساعد الانكليز في الوصول إلى مرامهم ، وذلك أنه أخذ يقوَّى الحركة العرابية بطريق غير مباشرة على أمل إسقاط الخديوى توفيق وعائلة محمد على كلما ، و إعادة مصر ولاية عنمانية كسائر الولايات ، وكان هذا رأيًا سقما جداً . إذ لا يعقل أن الدولة بمكانها من الضعف وكثرة المشكلات والخطوب تفتح على نفسها أبواباً كهذه يتعذر عليها سدها فما بعد وتجعل العائلة الخديوية ضد الدولة أحوج ما كان الفريقين إلى الوئام لما هناك من الخطر الأجنى على الاثنين ، ثم إنه لمـا شعر الأجانب بأن الحركة العرابية منظور إليها بعين الرضا فى الأستانة ، طلبوا من السلطان أن يصدر فرماناً بعصيان عرابى باشا ولم يسعه إلاً إجابة طلبهم فبعد أنكانت سياسة الأستانة مشجعة للعرابيين على العصيان رجعت تحت الضغط الأجنى إلى تقوية الخديوى وكسر نفوذ المرابيين بحيث انفض عنهم كثيرون بحجة أن السلطان الخليفة أعلن عصيانه •

ومع هذا فبقيت الثورة تمتد وتشتد حتى جرت مذبحة الاسكندرية ، وذهب فيها كثير من الأجانب ، وانتشرت الفوضى فى البلاد ، وهذا الذى كانت انكلترة تتمناه حتى تدخل من هذا الباب وهو حماية أرواح الأجانب ، وبالفمل دخلت منه وجاء الأسطول الانكليزى فضرب الاسكندرية ودمَّر قلاعها بالقنابر ، ثم بعد تدميرها نزلت العساكر الانكليزية إلى البلدة ، ثم وقعت الحرب بين الانكليز والعرابيين

وكان الانكليز فى ظاهر الحال يحار بون باسم الخديوى والسلطة الشرعية .

وانقسم الناس فى مصر الى قسمين ؛ منهم من استمسك بالخديوى وقاوم العرابيين بحجة أنهم خارجون عن السلطة الشرعية ، ومنهم من أنحاز إلى العرابيين بحجة أنهم المدافعون عن الوطن ، وحشد العرابيون جيشاً في النل الـكبير وصمّحوا على المقاومة هناك فزحف إليهم الانكايز و بددوا شملهم في أقل من ساعتين ، ثم سارت العساكر الانكليزية ودخلت القاهرة ، وكل هذا بزعمهم على نية تأييد الخديوى ، والرجوع من حيث أتوا ، ولبث الجيش الانكليزي مدة من الزمن في مصر بحجة توطيد سلطة الجديوى المتزعزعة ، فكلما طالبت الدولة الانكايز بالجلاء عن مصركان جوابهم إن هذا يكون بعد توطيد الأمن ، وتمكين الخديوي وكيل السلطان الشرعي . ثم انهم عقدوا مجالس عسكرية ، وحاكموا العرابيين ، ونفوا عرابي باشا ومحمودسامي باشا وعددا من الباشوات إلى جزيرة سيلان في الهند ، كما أنهم نفوا عدداً من الضباط الكبار إلى بيروت ، ونفوا أيضاً معهم اليها الشيخ محمد عبده ، وابراهيم اللقانى وغيرهما من الوطنيين أصحاب الأقلام ، وطال مكث الانكليز فى مصر والباب العالى يعترض عليهم ويطلب جلاءهم تحسب وعدهم ، حتى أنهم أحصوا مواعيدهم الرسمية بالجلاء فبلغت اثنين وستين وعدآ نكثوا بهاكلها ! وكان احتلال الانكليز لوادى النيل سنة ١٨٨٢ و بعد أخذ ورد طويلين بين الكاترة والباب العالى وصل الفريقان إلى اتفاق على الجلاء شاترطت فيه انكلترة حقاحتلالها لمصر فيما إذا تجددت فيهاحوادث مخلَّة بالأمن ، أو وقائع ذات خطر على حياة الأوربيين ، وكاد السلطان عبد الحيد يوقع على هذا الاتفاق ، إلاَّ أن فرنسا ألحت عليه برفضه فامتنع في آخر ساعة من التوقيع عليه .

وكان مراد فرنسا الحقيقى أن تتفق هى رأساً مع انكاترة فتترك منازعتها على مصر بمقابلة تخلّىانكاترة عن منازعتها إياها على مراكش ، وهكذا تمَّ بينهما فيا بعد وأصبحت انجلترة فى مصر لاينازعها سوىالدولة العثمانية التى كانت مشكلاتها الكثيرة وعداوتها مع الروسيا تقيدها تقييداً شديداً عن الاندفاع فىعداوة انكلترة . وأما فرنسا فبطل اعتراضها على انكلترة فى احتلال مصر بمقابلة سكوت انكلترة عن احتلال فرنسا للمغرب .

و بقيت الحال على غير استواء بين انكلترة والدولة العثمانية مدة سلطنة عبدالحيد كلها ، وذلك كله بسبب مصر ، وكان السلطان قد أرسل إلى مصر الغازى مختار باشا مندوباً من قبله لملاحظة مصالح الدولة ، وكان المصريون يجلُّون مختار باشا مزيد الاجلال باعتبار تمثيلهللسلطان الخليفة ، وأيضاً بسبب كونه في نفسه قائداً عظما ، وعالماً كبيراً ، ولكن الأنجليز لم يجعلوا له سبيلا لأى تدخل في أمور مصر ، ووضعوا هناك مسيطراً على مصر السر « اڤلين بارنغ » الذي لقبوه في بعد « باللورد كرومر » . وكان هذا الرجل شديد الغطرسة ، متكبراً فظاً ، وله عداوة خاصة للاسلام ، فتصرف بأمور مصركما لوكانت إحدى مستعمرات انكلترة ، وفي زمانه ثار السودانيون تحت قيادة محمد احمد الذي لقب نفسه « بالمهدي » فقالوا له المتمهدي ، وانقضَّوا على العسكر المصري الأنجليزى الذي كان يقوده « غوردون باشا » فاستأصلوه ، وكان عدده عشرة آلاف جندى . واستولى المهدى على السودان وانقطع الحـكم الأنجليزي المصرى من هناك، ومات المهدى فخلفة «التعايشي» وكان هذا ظالمًا عاتياً جبَّارا، فأسرف في سفك الدماء ، وأفنى كثيرًا من الخلق فتغيرت عليه قلوب الإهالي وصاروا يريدون التخلص منه .

وفى ذلك الوقت قرر الانكليز استرجاع السودان ، فجهزوا جيشاً مصرياً عهدوا بقيادته إلى ضباط منهم ، وأنفقوا على الحملة من خزانةمصر ، وفتحوا السودان ولكن بدلا من أن يردوه إلى مصر كماكان جعلوا الحكم مشتركا بينهم وبين المصريين ـ بزعمهم ـ والحقيقة أنهم جعلوا شركة لمصر بالاسم فقط ، و برفعالعلم المصرى ، وقبضوا علىكل شىء ، وتصرفوا بكل شىءكا يشاؤن . وهم الذين أذنوا لايطاليا فى احتلال مصوع ، وعصب ، والاستيلاء على بلاد عثمانية واسمة كانت تحت إدارة الحكومة المصرية ، ولما احتل الانكان مصركانت الحكومة المصرية من الدولة

شمالى بلاد الحجاز ، فنى الحال فطن والىالحجاز لمغبَّة هذا الأمر ، وأخر جقضاء الوجه من تحت الادارة المصرية .

ولكنه بقى فى يد مصر القسم الأكبر من شبه جزيرة سينا ، فأراد العمانيون إجراء تحصينات فى القلاع التى إلى الغرب من العقبة ، فاعترضت انكلترة على الدولة فى ذلك ، فأصر السلطان على التصرف ببلاده بحجة أنها بأجمها بلادعمانية ، فاستبد الانكليز فى هذه المسألة استبداداً شنيعاً ، وأنذروا الدولة بالحرب . وكان مصر أصبحت فى نظرهم من جملة الأمبراطورية البريطانية ، فازداد السلطان عبد الحيد شنآ نا لبريطانيا العظمى ، وكان ذلك من جمله أسباب موالاته لألمانيا . وانمة دت بينه وبين الأمبراطور غليوم الثانى مودة أكيدة صارت ترداد بمروا الايام ؛ وعوّل السلطان على المانيا فى تدريب جيشه ، واستدعى « فون غولتس » من قواد المانيا ليكون على رأس المدرسة العسكرية فى الأستانة واستجاد غيره من أهل العلم والصنعة ليكون على رأس المدرسة العسكرية فى الأستانة واستجاد غيره من أهل العلم والصنعة المانيا ، و بقى السلمان على العلية ، وكان يرسل كل سنة عدداً كبيراً من الطلبة إلى المانيا ، و بقى السلمان على العلين عبد الحيد وكان يرسل كل سنة عدداً كبيراً من الطلبة إلى

ولما أعلن الدستور العثمانى وصار الأمر إلى جمية الآمحاد وااترق ، ظن رجال هذه الجمية أنهم يتركون صداقة المانيا التى كانت تمتمد على السلطان عبد الحميد وتنال بواسطته الامتيازات فى تركيا ، ومن جملتها سكة حديد بغداد ، رأوا أن يرجعوا إلى صداقة انكلترة ، وأخذوا يترلفون الى هذه و يذكرونها بالصحبة القديمة يوم كانت انكلترة تساعد العثمانيين على الروس ، ويوم كان السلطان عبد المجيد فى ثورة الهند الكبرى يخاطب مسلمى الهند ناصحا لهم بعدم الاشتراك مع المنادك فى عار بة الانكليز ، الآ أن المسألة المصرية منعت كل تقارب بين المثمانيين والانكليز وما مضت ثلاثة أشهر على حكم الاتحاديين فى تركيا حتى رجع الاتحاديون وأدركوا أن لا أمل فى عطف الانكليز وعادوا أصدقاء لالمانيا كان السلطان عبد الحميد وبقيت الاحوال بين تركيا وانكلترة مشر بة بروح العداوة إلى الحرب العامة أى واستمرت إلى ١٩٦٤ أى إلى سنة الحرب العامة وهى مدة اثنتى وثلاثين سنة . وذلك كله بسبب احتلال الانكليز لمصر والسودان وتوابعهما . ثم خاضت الدولة غمرات الحرب العامة إلى جانب ألمانيا نفوراً من انجلترة ، ولما بدأت الحرب الكبرى وحاولت دول الحلفاء الروسيا وفرنسا وانجلترة إقناع الدولة المثمانية باجتناب الحرب ؟ كان أول شرط اقترحه رجال الدولة هو إخلاء الانجليز لمصر ، وكان الأتراك مستعدين أن يقبلوا التحالف مع الانجليز إذا أراد هؤلاء إخلاء مصر ، فلم يقبل الانجليز أن يسمعوا كلة واحدة في هذا الموضوع .

وعند ما دخلت الدولة فى لحرب العامة أعلنت انجلترة الحماية على مصر، وخلمت الخديوى عباس حلمى المنصوب بفرمان سلطانى ، ونصبت عمه الأمير حسين بن اسماءيل سلطاناً على مصر ، وأرادت تجنيد جيش من المصر يين لقتال الأتراك فاعترض على ذلك السلطان حسين نفسه لأنه كان وطنياً صادقاً ، ورضى بعض زمماء مصر بالدخول فى الحرب إلى جانب انجلترة على شريطة أن انجلترة تعترف باستقلال مصر وتخلى وادى النيل فرفضت انجلترة هذا الطلب أيضاً وأصرَّت على إرادتها وساقت من المصريين عشرات الألوف استخدمتهم فى جيوشها ، وتصرفت برجال مصر وأحوال مصر كما تتصرف بالهند أو بغيرها من المستعمرات الانجليزية.

وكانت انجلترة لا تفكر أصلا أن تلقى شيئاً من القوة الحيوية التى ظهرت من السلطنة العثمانية فى أيام الحرب الكبرى ، ولكن عند ما حمى الوطيس ورأت دول الحلفاء مارأته من قوة تركيا ، وعظمة المقام الذى قامته مجانب المانيا ؛ علمت خطل رأيه وكونها استخفت بتركيا استخفافاً دلت الحوادث على أنه لم يكن فى محله . ففكر قواد الامجليز فى اختراق الدردنيل والاستيلاء على الأستانة ، وعبًّا الحلفاء جيشاً جرار وأرسلوا أساطيلهم وحاولوا عبور مضيق الدردنيل ، فقاتلهم العثمانيون قتالا شديد وأغرقوا جانباً من بوارجهم ، فأتوا مجيوش أخرى وأنزلوها فى البر وحاولوا التقدم إلى الأمام ، فصادمهم الترك بشدة استبسلوا فيها إلى أقصى ما يتصور العقل . واستمرت إلى المام م

حرب الدردنيل هذه تمانية أشهر والحلفاء يكرون والعمانيون يصدومهم إلى أن قطع الحلفاء كل أمل من الفوز وركبوا بوارجهم خائبين، وقد فقدوا بين قتيل وجريح ثلاثمائة وخمسة وعشرين ألف جندى حسبا قرأت فى وثائق الحرب الكبرى المطبوعة فى باريز ، وفيها أن هذا العدد هو خسائر الجنود البرية ، ولم يدخل فيه عدة آلاف من خسائر الأساطيل ، وقد جاء فى هذا الكتاب أن بعض البوارج التى أغرقها العمانيون بمدافعهم لم ينج من بحريتها إلا عشرون جندياً لاغير ، وقد كانت حرب الدردنيل هذه هى ألم صفحة من تاريح العمانيين فى الحرب الكبرى ، كا كانت حرب بلڤنة ألمع صفحة من تاريخ الحرب الروسية التركية . وتعدَّل خسائر العمانيين فى حرب الدردنيل بمنى ألف مقاتل بين قتيل وجريح .

ولما رأت انجلترة بعينها أن حسبانها من جهة تركيا وقوة مقاومتها كان أكثره خطأ ؛ عادت ففكرت في فصل العرب عن الترك حتى تشغل المُمانيين بمضهم ببعض

وقد كان الشريف حسين بن على ، أمير مكة قبيل الحرب الكبرى داخًل الانكليز فى عقد محالفة معهم على أن يثور على الدولة وتمده انكلترة بالمال والسلاح إلى أن تستقل البلاد العربية وتنفصل عن تركيا ، فرفضت انجلترة اقتراح أمير مكة هذا استخفافاً بالقوة العربية ، واعتماداً على أنها لا تحتاج إلى العرب في القضاء على تركيا إذا نشبت الحرب ، وكان معلوماً أن الحرب العامة ستقع لامحالة ، ولذلك انفق الانجليز والفرنسيس على اقتسام سورية وفلسطين منذ سنة ١٩٦٢ ، أى قبل الحرب العامة بسنتين . وهذا من أوضح الدلائل على كون دول الحلفا، كانت تتأهب لقتال ألمانيا بان تركيا فى أول الحرب العامة على كون دول الحلفا، كانت تتأهب لقتال ألمانيا ولاقتسام تركيا بعد تغلبهم على أالنيا ، وأيضاً يستدل على تلك النية الى كانت عندهن بأن تركيا فى أول الحرب العامة عند ما صار الحلفا، يراودونها على عدم الدخول فى الحرب أجابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحب إلى جانب ألمانيا ، فلابد لها من الحرب أحابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحرب إلى جانب ألمانيا ، فلابد لها من الحرب أحابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحرب إلى جانب ألمانيا ، فلابد لها من الحرب أحسابي من تحكيا بعد تغلبهم على ألمانيا ، وأيضاً يستدل على تلك النية الى كانت عندهن الحرب أحابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحياد التام خوفاً من أن يتفق الجميع عليها الحرب أحابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحياد التام خوفاً من أن يتفق الجميع عليها الحرب أحابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحياد التام خوفاً من أن يتفق الجميع عليها الحرب أحابتهم بأنها لا تقدر أن تبقى على الحياد التام خوفاً من أن يتفق الجميع عليها الحرب أحرب ألى جانب الحلفاء تحت محالفة تعقد بينهم و بين تركيا . فرفضت الدخول فى الحرب إلى جانب الحلفاء تحت مالمانة تعقد بينهم و بين تركيا . فرفضت 474

من الاستيلاء على البلاد العربية . وهذا مثل رفضها للتحالف مع مصر وللسبب نفسه وكذلك مثل رفضها للتحالف مع إيران وللسبب نفسه ، أى حتى لا تضطر إلى الاعتراف باستقلال هذه الممالك الاسلامية التي كان الأنجليز وضعوا نصب أعينهم القضاء عليها .

ونعود إلى أخبار السلطان عبد الحيد فيقول : إن من أهم الحوادث اتي جرت في أيام هذا السلطان هو فتنة الأرمن ، وهذه الغتنة أساسها أن الأرمن كانت لهم في الأعصرالقديمة دولة ، وكان لهم استقلال ، وكانت مملكتهم واقعة في شرقى الأناضول بين المملكة البيزنطية والمملكة الفارسيَّة ، ولما استولى الأتراك على تلك البلاد في أيام الأتراك السلاجقة ، و بعد واقعة ملازكرد التى وقع فيها قيصر القسطنطينية أسيراً رحل منهم جانب إلى غربي الأناضول ، وأقاموا في جبال طوروس وفي سهول في شرق الأناضول أو في غربي الأناضول ، وأقاموا في جبال طوروس وفي سهول في شرق الأناضول أو في غربي الأناضول ، وأقاموا في جبال طوروس وفي سهول في شرق الأناضول أو في غربيّه ، لم تكن لهم أكثرية عدد بالنسبة إلى السكان ذلك ليقيم لهم ملكا مستقلا ، وقد كانت الدولة الميانية أحصت عددهم في جميع المسلمين . وإذا وجدت منهم جاعة في مقاطعة صنيرة كانت أكثرمن غيرها فلم يكن ذلك ليقيم لهم ملكا مستقلا ، وقد كانت الدولة الميانية أحصت عددهم في جميع بلادها فكانوا لا يزيدون على ثلاثة ملايين مبعثرة مابين خسة وعشرين إلى ثلاثين مليوناً من الأمم الأخرى . فني بعض الولايات كانوا خسة في المائة ، وفي بعضها مليوناً من الأمم الأخرى . فني بعض الولايات كانوا خسة في المائة ، وفي بعضها

وأ كثر الولايات سكانا من الأرمن كانت ولايات مُوش ، وبِتْلِس ، فى شرق الأناضول وكانوا هناك خمسة وثلاثين فى المائة ، و برغم هذا كله كانوا يزعمون أن لهم حقاً فى الاستقلال كما استقل اليونان ، والبلغار ، والسر بيون ، والفلاخيون وغيرهم من الأمم المسيحية التى كانت خاضمة لسلطنة آل عثمان . ولكن هذا قياس مع الفارق ، فان الفلاخيين والبُغدانيين كانوا عدة ملايين من أمة واحدة ، وعلى حدود الوسيا ولم يكن بينهم إلا مئتان أو ثلاثمائة ألف من الترك ، و إن السر بيين كانوا مليونى نسمة ، وليس بينهم سوى بضعة عشرألف مسلم . وكذلك البلغار كانوا خمسة

ملايين وايس بينهم سوى مليون من الأتراك ، وكان اليونان م قبل أكثر من مليون فى بلادهم وليس بينهم إلا مائتان أو ثلاثمائة ألف من المسلمين . فلذلك تيسر لهذه الأمم أن تقوم وتدعى الاستقلال ، وتقاتل الدولة العثمانية قتالا لم يكن يخمد حتى يشتعل ، واستمر ذلك مثات من السنين ، فانتهى الأمر بانسلاخ هذه الأقوام عن السلطنة العثمانية بمساعدة أوربا .

فأما الأرمن فلم يكونوا فى أوربا مثل اليونان ، ولا البلغار ، ولا السرب ، ولا الرومانيين ، ولم يكونوا مجتمعين فى ولاية واحدة حتى تتألف منهم كتلة تستحق الاستقلال ، و إنما كانوا مشتتين فى جميع ولايات السلطنة ، وكانوا فى كل مكان هم الأقلية ، ولم يكن سائر السكان من أتراك وأكراد يقبلون الخضوع للأرمن . فلهذا كان ادعاؤهم الاستقلال غير وارد ولا من جهة ، وكان بينه و بين إمكانه فعلا بون شاسع . وهذا ما قد كان يدركه قدماء الأرمن ، فلذلك كانوا وطنوا أنفسهم على الارتباط بالدولة العثمانية التى كانت تمتمد عليهم ، وتستخدم كثيراً منهم حتى فى المناصب العالية . وفى ظلما نما عددهم ، وازدادت ثروتهم ، ولما كانوا هم أهل جد ونشاط ، و إقدام على الأعمال ؛ كان كثير من مرافق السلطنة فى أيديهم ، وأيما توجه الانسان فى البلاد العثمانية كان يجد على الأرمن آثار النعم . وكانت الدولة تثق بهم وكان الأتراك يخلطونهم بأنفسهم ، و يسمون الأرمن هذا لما كانوا هم أهل جد

واستمرت الحال على هذا المنوال إلى أن بدأ الضمف فىالسلطنة العُمانية ، فصار الأرمن يرفعون رؤوسهم وينتهزون الفرص من خطوب الدولة ليطالبوا بتجديد ملكهم القديم ، و إن كانت قد درست معالم ذلك الملك ، وكانوا هم تفرقوا شذر مذر وزاد هذا الادعا. عندهم أمهم أخذوا يرسلون أولادهم لتحصيل العلم فى أور با وأمر يكا فجميع هؤلا. الثبان الذين كانوا يتعلمون فى الديار الأور بية والأمر يكية كانوا يسودون متشبعين بأفكار الانفصال عن الدولة المانية ، وكان الأور بيون بواسطة رسالاتهم الدينية الكثيرة يذهبون إلى الديار التى فيها أرمن من تركيا ويغتحون المدارس والملاجى. ، وكان جيع من يتعلم فى هذه المدارس الأور بية يخرج كارها للدولة ، عدواً للمسلمين ، وذلك بسبب المبادىء التى كان الأور بيون ـ ولا سيا الآقسَّة والمبشرون ـ يرضعونهم إياها من الصغر . فأهمَّ عوامل الشقاق الذى وقع بين الأرمن و بين سائر الرعية العُمانية ، كان هو التعايم فى مدارس الأور بيبن ، فأصبح غير ممكن تساكن الجنسين بعضهم مع بعض ، وظهرت عندالا رمن نز عات شيطانية ، ونزعات عدوانية تخالف ما كان عند آبائهم بتمامه ، فلم يلبث أن وقع الاصطدام بينهم و بين المسلمين ودارت الدائرة على الدولة فى الحرب التركية الروسية .

طلب الأرمن من الدول الأور بية استقلالا داخلياً للبلاد التي في شرقي الأناضول على أمل أن يجددوا هناك مملكة أرمينية القديمة ، و بديهي أن الدول في مؤتمر برلين أمكنها أن تفصل الولايات الأور بية التي كانت للدولة بسبب كثرة المسيحيين فيها ، وقلة المسلمين الذين يساكنونهم ، ولكنها لم تقدر أن تفصل الأرمن عن حكم الدولة المثمانية نظراً لقلة عددهم بالنسبة إلى من يساكنهم من المسلمين ، فقررت اقتراح بمض اصلاحات إدارية في البلاد التي فيها أرمن ، ولما كانت هذه الاصلاحات ليست هي مرمي الأرمن الحقيقي سواء أنفذها الأتراك أو لم ينفذوها ؛ لم تمكن هذه المسألة لتشنى للأرمن غليلا .

فمن ذلك الوقت شرعوا يعدّون معدات الثورة ويتحفزون للقيام على الدولة حتى ينالوا ما يريدونه بالثورة ، فأخذوا بتشكيل جميات سريَّة جعلوا مركزها فى أوربا وهى ذات شعب وفروع فى جميع البلاد التى فيها أرمن ، فكان المركز الأرمنى بالوسائل الكثيرة التىله ؛ يجمعالأموال من الأوربيين ومن الأرمن الموسرين ، ويقرر الأعمال ويرسم الخطط والحركات ، ويشترى الأسلحة ويمين متطوعين فدائية يفادون بأنفسهم فى سبيل مصلحة أمتهم .

وهكذا جعلوا حركة الانتقاض على الدولة تـكاد تـكون عامة ، لاسيما بين النش الجديد ، وكانوا إذا رأوا من أبناء قومهم من لا ير يد أن يسايرهم في طريقهم إما اقتناعاً بفساد عملهم ، أو خوفاً من سطوة الدولة ؛ بطشوا به وعدوه خائنا ، كانوا يستحلّون دمه وقد قتلوا من هذا النمط عدداً غير قليل منهم ، وكانوا يعلّمون أحداثهم أسماء ملوك

244

الأرمن القدماء ، و يذكرون أمماء قديسى الأرمن فى الكنائس ليثيروا فى رؤوس الشبان الحية الأرمنية ، و يحيوا تذكار الملك الأرمنى القديم . وكل هذا تحملته الدولة المثمانية مدة طويلة ، ولكنها فى الآخر رأت أن رعيتها المسلمين لن يستطيعوا على هذه الأحوال صبراً ، فأمرت باقفال بعض مدارس كانت تاتى فيها بعض التعاليم الثورية ، فثار الأرمن بسبب إقفال هذه المدارس ، وقاموا محركة عصيان ، وكان الأتراك والأكراد قد امتلات صدورهم وغرا منهم فحصلت حوادث وسالت دماء فى ولاية أرضروم ، وموش ، فجاءالأرمن يشكون إلى الدولة وقامت قيامتهم فى الأستانة الذين حماوا على الأرمن .

ولما وجدوا من عشقيان افندى فتوراً فى المراجعة هجموا عليه وهو فى كنيسة « قوم قبو » وحاولوا قتله ففر من بين أيديهم وتوارى ريثما جا،ت الشرطة فقبضت على الثائرين وألقوا عدداً كبيراً من شبان الأرمن فى غيابات السجون . وكانت تشكلت فى استانبول لجنة أرمنية ثورية اسمها « الاجنة الحرا، » يديرها أرمنى من التبعة الروسية اسمه « آغوب بدريكوف » وأخذت هذه الجعية السرية تفتكبالأرمن الذين كانوا لايوافقون على الثورة فقبضت الساطة على بدريكوف هذا وحكمت عليه الحاكم بالقتل ، ولكن السلطان عفا عنه وسلمه إلى سفارة الروسياعلى شرط إخراجه من الاستانة وخرج ، ولكن اغتيال الأرمن الصادقين للدولة بقى مستمرا ، وكانت هذه الوقائع سنة محمد ، ولكن اغتيال الأرمن الصادقين للدولة بتى مستمرا ، وكانت

ثم إن جمعيات الأرمن لاسيما التي يقال لها « هيكان » ازدادت جرأة وأخذت تبت حركة العصيان في الاناضول فاشتعلت الفتنة في سيواس ، وأنقرة ، وقونية ، وأطنة وقبضت الدولة على المشاغبين ، وأخذت بمحا كمتهم ، وأكبر الناس – حتى عقلاء الأرمن أنفسهم – هذه الحركات وأصدر البطر يرك عشقيان افندى منشوراً ينصح فيه أمته بالاخلاد إلى السكون وتجنب هذه الحركات المخالفة للأمانة للدولة ، ولمصلحة الأرمن أنفسهم . فما مضى على ذلك أيام قلائل حتى أطلق أحد المنسو بين إلى هذه الجعيات الرصاص علىالبطر يرك وهو فى كنيسة قوم قبو ، واكنه أخطأه ، فأخذت الحكومة العثمانية اتشدد فى معاقبة أنوار الأرمن .

وفى أثنا، ذلك نجمت بوادر الثورة فى جبل يقال له «جبل ساسون» من سنجق موش، فى ولاية بتيلس. وذلك بأن أهالى هذا الجبل كانوا امتنموا عن تأدية الضرائب، فأبرقوالى بتلسإلى الباب العالى عن عصيان أهالى هذا الجبل، ووجوب تأديبهم. فأرسلت الدولة المشير زكى باشا بقوة من المشاة والخيل والمدفمية فدمروا ديار العصاة، وجعلوا عاليها سافلها. فما وصلت أخبار إيداب الدولة لمصاة الأرمن إلى صحف أوربا حتى قامت قيامتها، وأخذت تتكلم عن مذابح الأرمن كما هى عادتها كل ثار ثائر أمة مسيحية على حكومة إسلامية .

وما زالت الصحف الأوربية تضرب على هذا الوتر حى أمر السلطان عبد الحيد بارسال لجنة تحقيق إلى محل الواقعة ، ودعا الدول التى هن موقعات على معاهدة برلين أن ترسل معتمدين من قبلها مع اللجنة الذكورة ليشهدوا سير التحقيق ، فجرى التحقيق بحضورهم وثبت عصيان الأرمن بشهادات تفوق الاحصاء وأدلة لا تقبل المراء ومع ذلك فقد بقى قناصل الدول فرنسا والكاترة والروسيا يد عون أنهم لم يقدروا أن يتصلوا تمام الاتصال بالأهالى حتى يطلعوا على الحقائق . ثم عند ما وجدوا كون هذا المذر واهياً جعلوا يقولون إنه على فرض وقوع عصيان فلم يكن من العدل أن يتناول المقاب جيع أهالى الناحية والحال أنه قد بطش الأكراد بالأرمن الذين ثاروا على الدولة وذلك بمرأى ومسمع من العساكر العمانية ، وأخذت الصحف الأور بية تحت تأثير الكنائس لاسيا في انكلترة تستفز الدول إلى التدخل لفع الخالم عن الأرمن بهذه المألة فأجابتها فرنسا والروسيا ، واتفقت الدول إلى التدخل الغالم عن الأرمن بهذه المألة فأجابتها فرنسا والروسيا ، واتفقت الدول الى التدخل وفي التدخل بهذه المألة فأجابتها فرنسا والروسيا ، واتفقت الدول الى التدخل وفي الاحل بهذه المألة فأجابتها فرنسا والروسيا ، واتفقت الدول الى الدر على الخراحات ولماكانت انكلترة تسمع كثيرا لوقماء الكنائس فى بلادها سمت لدى الدول فى التدخل بهذه المألة فأجابتها فرنسا والروسيا ، واتفقت الدول الثلاث على تقديم المتراحل السلطان لأجل إصلاح الادارة في البلاد التي كان الأور بيون يطقون عليها اسم لاسلطان لأجل إصلاح الادارة في البلاد التي كان الأور بيون يطقون عليها الم

فمن جملة هذه الاقتراحات تعيين مفتش عام لتلك الولايات ، وتشكيل لجنة

مختلطة دائمة لمراقبة سير الاصلاحات ، ويكون مركز اللجنة في الأستانة . فرفض السلطان قبول تشكيل هذه اللجنة الدائمة المختلطة ، وعيَّن المشير شاكر باشا مفتشاً عاما لولايات شرق الأناضول ، فرفضت الدول تعيين هذا المفتش ، وأصرّت على تعيين مراقبين أور ببين وجرى بينها و بين السلطان كثير من الأخذ والرد ، والسلطان ثابت لايترعزع . فخطب اللورد ساليسبورى في مجلس اللوردية خطابا أنذر به السلطان بسوه المصير إذا لم يقبل نصائح الدول ، فاشتد بذلك عزم ثوارالأرمن وقاموا ، ظاهرة عظيمة بحجة أنهم يطالبون بتنفيذ الاصلاحات الموعودة ، فعند ذلك هجم عوام المسلمين على الأرمن في نفس الماصمة وذبحوا منهم عدداً كبيراً ، لأنهم رأوا الأرمن يتعمدون إثارة الفتنة سبيلا لادخال الدول الأور بية في أمور السلطنة الداخلية . وهذا ما كان يقصده الأرمن فعلا ، وكان يستقدون أن في ذبعهم فائدة لا نفسهم في الستقبل

فلما وقع هذا الانتقام من الأرمن ؛ واتهم الأجانب رجال الشرطة وناظم باشا ناظر الضبطية بأنهم أغضوا النظر على ذبح الارمن ، وأنهم كانوا يقدرون على منع الشر فلم يمنعوه ؛ أبعد السلطان ناظم باشا عن الاستانة وجعله والياً على بيروت، وعزل سميد باشا الصدر الاعظم وجعل مكانه كامل باشا . ثم أصدر خطاً سلطانياً يتضمن قبول اقتراح الدول وتشكيل مجلس مراقبة لسير الاصلاحات ، ولكن خبر ثورة الأرمن والمذبحة التى حلّت بهم كان انتشر فى ولايات الاناضول وامتلات صدور المسلمين

وكان للأرمن حينئذ بطريرك إسمه إزميرليان عقد الأرمن به جميع آمالهم، وكانوا يبالغون فى مدح مناقبه لأنه كان يقوى عزائمهم ، و يجدد روحهم القومية ، فاردادت حركتهم نمواً • ولما كان الأرمن غير مقتصرين فى حركتهم هذه على البلاد العمانية بل كانت هذه الحركة ممتدة إلى بلاد القوقاس ، فقد تنكر لها رجال الدولة الروسية أيضا ، وسعوا لدى الباب العالى فى استبدال بطريرك آخر بالبطريرك إزميرليان الذى كانت الروسيا ترى فيه مصدر هذه الحركات ، فانه كان يعارض فى الغاءالتعليم الأرمى فى القوقاس ، والروسيا تأبى إلا التعلم الروسى وحده ، ولما كان طلب الروسيا موافقاً لهوى تركيا ، فقد حملت الدولة المهانية هذا البطرك على الاستقالة فاستعنى فى ٣ أغسطس سنة ١٨٩٦ وعين مكانه بطر يركا برلماوس مطران بروسه ، فبلغ الأرمن من الحنق لهذا التبديل أن أجمت جمياتهم الثورية الهجوم على القصر السلطاني، ووزعوا الاسلحة سرًا على كثير من أعضاء الجميات ، وعينوا عيد الجلوس موعداً لهذه الحلة إذ يكون الشعب التركي غافلا منصرفا إلى إعداد الزينة بعيد السلطان . فوصل الخبر إلى السلطان بواسطة البطر يرك برلتماوس نفسه ، و يقال إن الحكومة الروسية هي نفسها أبلغت السلطان خبر هذه المؤامرة لأنها كانت تكره جمعيات الأرمن الثورية وتعلم اتصالهم بحزب النيهيلست الذين كانوا اغتالوا القيصر اسكندر الثانى : فأخذ الساطان حذره وتهيأت الضابطة للتنكيل بثوار الأرمن . وفي ٢٦ أغسطس سنة ١٨٩٦ دخلت عصابة من الأرمن إلى البنك العثماني بغتية ومعهم أكياس ملأى بقنابر الديناميت ، وقتلوا الجند المحافظ على البنك ، وقصدوا الاستيلاء على خزانة البنك فجاء الجند وأحاطوا بهم من الخارج وصاروا يطلقون النار عليهم وهم يقابلون الجند بالمثل ، وشاع في الاستانة أن ثوار الأرمن حاولوا نسف البنك العُمَّاني ، فهاج الشعب التركى وصاروا يقتلون الأرمن أينما ثقفوهم ، فحصلت مذبحة استمرت ثلاثة أو أربعةأيام فقتل منهم ألوف ، وكان سيقتل أضعاف ذلك لولا أن كثيرين من المسلمين حموا كثيرين من الارمن وآووهم في بيوتهم ، وكان كثير من أثمة المساجد ومن رجال الدين ينهون العامة عن أن يمسوا الأرمن بسو.، وكذلك كثير من رجال الدولة وقوا الأرمن في الحارات التي تجاور بيوتهم . وامتاز بين هؤلاء المشير فؤاد باشا الجركسي . فأما العصابة التي دخلت إلى البنك فقد أخرجوها تحت ضمان سفراء الدول

قاما العصابة التي دخلت إلى البنك فقد اخرجوها محت ضمان سفراء الدول وأبعدوها من الأستانة ، بعد أن كانت هذه العصابة هي سبب ذبح عدة آلاف من الأرمن ربما كان كثير منهم أو أكثرهم أبريا. .

وكانت جزيرة كريت \_ أو إقريطش \_ قد أخذت تتحرك وذلكلاختلاف وقع بين أهالى الجزيرة و بين الدولة ، وكانت الثورة فى كريت خُلْقاً متأصلا فى أهل هذه الجزيرة ، ويقال إنهم مغطورون على القاقوالشغب وقد كانوا كذلك فى القديم قبل

الدولة المثمانية بل قبل الدولة الرومانية نفسها ، وفى هذه الجزيرة حل توار قرطبة الذين بطش بهم الحكم الأموى أمير الإندلس فى وقعة الربض المشهورة ، فجلا منهم طائفة إلى فاس ، وسارت طائفة أخرى بضعة عشر الف نسعة إلى الشرق فنزلوا فى الاسكندرية وثاروا فيها على الدولة العباسية ، فقاتلهم عمال مصر من قبل بنى العباس وأخرجوهم من مصر إلى جزيرة إقريطش قائلين لهم ليتبوأوا منها مايشاؤن . فذهبوا ونزلوا بهذه الجزيرة ، وأسسوا لأنفسهم إمارة مستقلة فى جانب من إقريطش تحت رئاسة عبد العزيز بن شعيب البلوطى ، واستمرت هذه الامارة على استفلالها أكثر من مائة سنة . ثم أرسل عليهم الروم من بيزانطية جيشاً حصرهم حتى استسلموا وأخذ أميره أسيراً إلى القسطنطينية ، وشرّدهم من تلك الجزيرة ، ومن بقى منهم فيها تنصروا .

ويقال إنه لا يزال فى كريت قرى معروفة يقال إن أصل أهلها من العرب وسحناؤهم تدل على ذلك ، ولا تزال عندهم عادات عربية محفوظة إلى اليوم . وقد ذكرنا فى ما سبق كيفية فتح الدولة الكريت وأنها آخر فتوحات الدولة العثمانية وأنها بقيت تقاتل كريت سبعاً وعشرين سنة إلى أن دوَّختها . وفي سنة ١٧٦٦ عصت هذه الجزيرة الدولة ثم ساقت الدولة عليها عسكراً أدخلها في الطاعة ، وسنة ١٨٧٨ ثارت مرة ثانية فاتفقت الدولة معأهلها على دستور خاص بهم وعيَّذت لهم واليَّا مدته بحسب هذا الدستور خمس سنوات ، وتقرر أنه إذا كان الوالى مسلماً يكون له معاون مسيحي ، واذا كان مسميحياً يكون له معاون مسلم . وكذلك المتصرفون إذا كان المتصرف مسلماً كان المعاون مسيحياً ، وبالعكس . وكانت نواحي الجزيرة ٨٨ ناحية منها ٥٦ مختلطة أى مسلمين ونصارى ، و٣٤ مأهولة بمسيحيين فقط ، وثلاث نواح ليس فيها غير مسلمين . وكان للجزيرة مجلس تشريمي يجتمع مدة أر بمين يوماً في السنة ، وعدد أعضائه ٨٠ منهم ٤٩ مسيحيون و٣١ مسامون ، ولا يتقرر شي. إلا بثلثي الاصوات . ففي سنة ١٨٨١ طلب المسيحيون تعديل هذا الدستور بحجة أنه مجحف بحقوقهم ، وأن التمثيل فى المجلس غير متناسب مع عدد السكان ، فاذا كان أعضاء المسيحيين فيه ٥٠ وجب أن لا يزيد المسلمون على ٢٥ ، والحال أن الدولة جعلتهم ٣١

341

ولا شك فى أن الدولة كانت تعلم من استعداد أهلكر يت للانفصال عنها ماجعلها ا تحتاط لمسـتقبل الحـكم العثمانى فيها ، وتراعى الأقلية الاسلامية . ومع ذلك فمسلمو كريت كانوا لا يقلون عن ثلث السكان ، وكان بيهم عدد غير قليل من عرب برقة وجماعات وافرة من مهاجرى بوسنه والهرسك والبلغار المسلمين . ثم إن المسحيين في كريت اختلفوا مع الدولة من أجل الموازنة المالية لادارة الجزيرة ، واشتد الخصام في سنة ١٨٨٧ فأرسل السلطان عبد الحيد المشير شاكر باشا لأجل إصلاح الأحوال فوجد أنه لا مناص من استعمال القوة ، فان المسيحيين خرجوا عن الطاعة وأبوا دفع الضرائب ، وصاروا يعتدون على المسلمين في القرى التي أكثرها مسيحيون ؛ وصار المسلمون يرحلون من القرى إلى المدن لأنهم في المدن كانوا هم الأكثريَّة . فساق شاكر باشا القوى العسكرية على عصائب الأروام فشتت شملها ، وأخلد الجميع إلى السكون برغم أنه كان لكريت جمية في أثينا ترسل إلى كريت متطوعين وأسلحة فلما رأى اليونان أن الدولة العثمانية قهرت ثوار كريت هاجوا وطلبوا من حكومتهم إرسال الاسطول اليوناني إلى مراسى كريت بحجة حماية المسيحيين ، حيث كان الآتراك بطشوا بالأروام في مدينتي « خانية » و « قندية » فلما رأت الدول استفحال الخطب أرسلن إلى مرسى « سودا » سفنا حربية فأنزلت عساكر في الجزيرة وذلك فى ٣ فبراير سنة ١٨٩٧ ولم تشترك ألمانيا ولا النمسا في هذه الحركة ، و إنما كانت الدول اللواتي تولينها انكماترة ، وفرنسا ، والروسيا ، و إيطاليا . فبدلا من أن الأروام يسكنون إلى عمل الدول هذا ؛ كان منهم أن أرسلوا في ١٠ فبراير الكولونيل فاسوس ومعه عدة توابير من الجند المنظم ، وجماعة من المتطوعين ، فساروا بالأسطول اليوناني ونزلوا بقرب خانية ، وأنذرتهم الدول حتى يرجعوا ، وألقت عليهم النار من سفنها فابتمدوا إلى داخل الجزيرة ، وأعلنوا الحاق كريت بمملكة اليونان ·

فعند ذلك أعلنت الدولة الحرب على اليونان ، وزحف المشـير أدم باشا بمائة وخمسين الف جندى على اليونان ، فما انقضت مدة شهر ين حتى تمزق الجيش اليونانى كل مزق ، ولولا أن أبرق قيصر الروسيا إلى السلطان عبدا لحيد پرجوه العفو عن اليونان

والتوقف عن متابعة الحرب ؛ لـكان الأتراك دخلوا أثينا واستولوا على اليونان كلما . فلم يسع السالطان إلا إجابة رجاء القيصر ، وانعقد مؤتمر الصلح ؛ و بعد مذاكرات طويلة تقررت إعادة الجيوش المثمانية من بلاد اليونان كما دخلت بدون أن تمجى الدولة العثمانية أدنى ثمرة من انتصارها عملا بالقاعدة الأور بية ؛ إن ما يؤخد من الهلال للصليب لا يعاد ، و إن ما يؤخذ من الصليب إلى الهلال لا بد من إعادته . . . فـكل ما استردت الدولة من تسالما عملا بالقاعدة الأور بية ؛ إن ما يؤخد من الهلال نقيجة تلك الحرب كانت تصحيح بعض الحدود بين تركيا واليونان ، بحيث أن جميع ما استردت الدولة من تساليا كان عبارة عن قريتين ، ولـكن أجبرت الدول اليونان المغلوبة على دفع غرامة حربية أربعة ملايين جنيه كلفة الحلة المثمانية . على أن الدولة استفادت فائدة أدبية لا تذكر بهذه الحرب ، لا نها كادت في مدة شهر ين لا غير تستولى على بلاد اليونان كلما ؛ واجتاز الجيش المثماني جبالا يعار العقل كيف اجتازها بهذه السرعة ! ومن ذلك الوقت خمدت الدول عن مطالبتها بتناء . . وامنوا م منوات من مشكلات الأرمن ، ووقفت الدول عن مطالبتها بتنفيه. نام بر الطالب الأرمنية .

فأما فى جزيرة كريت فكان النصارى قد طردوا المسلمين من جميع القرى واقتلموا أشجارهم ودمروا بيوتهم ، فالتجأ المسلمون إلى المدن واشتدت المداوة بين الفريقين ، فهجم الكريتيون المسلمون وممهم جماعة من عرب بنغازى على حارة مانصارى فى قندية فأحرقوها ، و بطشوا بالمسيحيين ، وحصل مثل ذلك فى خانية حاضرة الجزيرة ، فتعصبت الدول وأنذرت الدولة بأن تخرج عساكرها من كريت أو تعلن هى استقلال الجزيرة ، وهي و إن لم تفعل ذلك دفعة واحدة فقد كانت تريد أن تصل إلى هذه الغاية تدريجاً ، فأتت بالبرنس جورج ابن ملك اليومان وجعلته والياً للجزيرة ، و بقيت اليونان ، وعانى المسلمون فى كريت شراطان وهاجر منهم قسم كريت إلى اليونان ، وعانى المسلمون فى كريت شدائد كثيرة وهاجر منهم قسم كبير إلى بلاد الدولة المثانية ، ومنهم جاعات وصلوا إلى دمشق ولهم حارة فى جبل الصالحية ، ومنهم جماعات وصلوا إلى دمشق ولم الاسكندرية ، وكانت الدولة أسكنت منهم جماعة فى الجبل الاخضر من برقة ولكن مهاجرتهم السكبرى وقعت بعد الحرب العامة ، وانعقاد مؤتمر لوزان سنة ١٩٢٣ وفيه تقررت مبادلة السكان ، فأخرجوا جميع المسلمين الذين فى الرومالى ، أى فى البلاد اليونانية من أوربا وفى الجزر وكريت من الجلة ، وقرروا إسكانهم فى تركيا ، و بمقابلة ذلك أخرجوا جميع الاروام الذين فى بلاد الأناضول بدون استثنا، فلم يبتى فى تركيا رومى واحد إلا من كان غريباً ، ولم يبتى فى بلاد اليونان مسلم واحد إلا عابر سبيل وقد حصلت مبادلة الأملاك والأراضى أيضاً ، وإنما وقع استثنا، اللأروام الذين فى الأستانة ، فان مؤتمر الدول فى لوزان لم يشأ إخلاء القسطنطينية عاصمة الروم القديمة من المسيحيين ، فأبقوا فيها الأروام الذين لم يها جروا من تلقا، أنفسهم ، وهم مائة وخسون ألف نسمة وأبقوا في مقابلة ذلك الأتراك الذين فى ولاية تراقية المؤتمر مائم الولاية التى إلى الغرب من ولاية أدرنة ، وذلك لأن الأثراك الذكري مأكثرية مذكرية مؤتمر الدول فى لوزان لم يشأ إخلاء القسطنطينية عاصمة الروم القديمة من المسيحيين ، فأبقوا فيها الأروام الذين لم يهاجروا من تلقا، أنفسهم ، وهم مائة وخسون ألف نسمة وأبقوا فى مائرة ذلك الأتراك الذين فى ولاية تراقية الم برقم مائة وخسون ألف نسمة وأبقوا فى مائرة أدرنة ، وذلك لأن الأثراك الذكر ي مأ كثرية هذه الولاية التى إلى الغرب من ولاية أدرنة ، وذلك لأن الأثراك الذكر ي مأ كثرية

وأما فى جزيرة كريت ، فلم يبق مسلم واحد ، ولا فى سائر جزر الأرخبيل الرومى ماعدا رودوس وأخواتها التى احتلتها إيطاليا فى أثناء حرب طرابلس الغرب ، ثم استلحقتها نهائياً ، فهذه الجزر لم تتبع قاعدة تبادل السكان لكونها خرجت من ملك تركيا واليونان مماً ، فلا يزال عشرة آلاف من المسلمين فى جزيرة رودوس ، و بضمة آلاف فى سائر الجزر العشر « dédocanaire » وذلك تحت حكم ايطاليا . وانطوى بساط كريت كما انطرى بساط الاندلس بعد أن ملكها المسلمون ثلاث مرات ؛ الأولى فى زمن بنى أمية فى دمشق ، والثانية عند ما احتلها ثوار قوطبة تحت إمارة عبدالعزيز ابن شعيب ، والثالثة فى أيام الدولة المثمانية ، والله يرث الأرض ومن عليها .

بن عديب ، والدل في اليم الملولة المله في الواب يوك الوارس ولن عليها ، وقد عرفت من أعيان كريت المسامين رجلين ؛ أحدهما أحمد نسيمى بك ناظر الخارجية العُمانية في أيام الحرب ، وهو من أعز إخواني ، وأمثل من عرفت في حياتي وأحسنهمأ خلافا ، فضلاعن ذكائه وسعةاطلاعه ، وكان يحدثني عن كريت الأحاديث والآخر فاضل بك أحد أعيان المسامين في قندية ، وقد كنت أسأله مرة عما يقال من

حسن جزيرة كريت وزكا، تربتها، ولذة فواكهها وطيب نجعتها فقال لى : جميع ماتسمعه من هذا القبيل عن كريت هو الواقع ، و ر بما أقل من الواقع ، ولكن لايوجد في الدنيا أكثر شَرًّا من أهلها . وفنزيلوس الوزير اليوناني المشهوركان من زعماء ثواركريت على الدولة العثمانية ، ولما صار وزيراً للدولة اليونانية كان هو العامل مع دول الحلفاء في خلع قسطنطين ملك اليونان كما لا يخي وفي أخريات هذه الايام ترأس ثورة على الحكومة اليونانية وهو قد بلغ من الكبر عتيا .

وفى زمن الساطان عبد الحميد ساءت الاحوال في مكدونية ، لأن السلطان كان أكثر همه في المحافظة على شخصه ، وكان شديد التخيل إلى درجة الوسواس . فاستكثر من الجواسيس ، وصار بأيديهم تقريباً الحل والعقد ، وليس من الصحيح أن السُلطان كان يعمل بموجب تقار يرهم كما هو شائع ، بل كان يرمى أكثرها ولا يصدق مافيها ، ولكن اهتمامه بقضية أخبار الجواسيس ألتى الخوف فىقلوب الرعية وصارت فى قلق دائم وأصبحت الناس تبالغ فى الروايات عن الجواسيس فساءت سممة الحكومة ، وسخط الرأى العام على هذه الحالة ، و برغم ما كان السلطان يعفو و يصفح ، و يجود و يمنح ، كانت سمعته بعكس ما كان يفعل . وذلك بسبب كثرة الجواسيس وحصولهم على الحظوة عنده ، فصار الناس يعللون جميع خطوب المملكة بسوء الادارة ، و يعللون سوء الادارة بانتشار الجواسيس وفقد الحرية . وهذا وإن كان صحيحاً إلى حد محدود ، فليس بصحيح على إطلافه ؛ لأن خطوب المملكة كانت لها أسباب داخلية وخارجية ، لاتذكر قضية الجواسيس في جوانبها شيئًا . فأما العوامل الداخلية فهى انحطاط درجة التعليم عما يجب أن تكون، واستيلاء الجهل، وانقسام سكان المملكة إلى أقوام شتى كل منها له هدف غير هدف الآخر ، ومنها ماهو عدو عامل لا يرضيه إلا زوال الدوله العمانية . ثم ما وقر في صدور الناس أجمعين من قرب أجل هذه الدولة فصارت أشبه بالمريض الذى انقطع الأمل من شغانه .

· · فأما العوامل الخارحية فهى مطامع الدول الاوربية فى أجزاء هـذه السلطنة

كل دوله منهن تحب أن ترث شقصا من هذه التركة فهى تدس الدسائس فى البلاد التى هى مطمح نظرها حتى تتوصل منها إلى مأربها

ولو كان سهم واحد لاتقيته ولكنه سهم وثان وثالث بل كانت الأسهم التي تتلقاها الدولة العتمانية مما لا يعد ولا يحصى ، ولكن المسلمين في السلطنة نظراً لممرفتهم أن هذه الدولة هي ملجؤهم الوحيد ؛ كانوا لاير يدون أن يمتقدوا زوالها ، فكانوا يتأوهون من جهة لحالتها هذه ، و يجتهدون من أخرى في إصلاحها ، و يظنون أن الاصلاح ليس بالمستحيل ، وأن في استطاءة الدولة أن تنهض وتسترجع مكانها السابق ، وذلك إذا كان السلطان يقلع عن سياسته الخاصة وعن حصر الأمور في يده ، و يترك الاهتمام بالجواسيس ، و يطبق على المملكة القانون الأساسي الذي كان بدأ به في أول سلطنته ثم عطله تعطيلا مؤقتاً ، فاستمر هذا التمطيل ثلاثين سنة . وكان الشبان على الخصوص يعتقدون أن لانجاة للمماكمة من السقوط إلاَّ باعادة الدستور ، وانتخاب مجلس الأمة ؛ وكان لذلك العهد كثير من رجالات الأتراك المتشبعين بمبادى. الحرية قد هجروا بلادهم وأقاموا بباريز وصاروا ينشرون نشرات ينتقدون فيها الحكم الحميدى ، ويبثون روح الثورة بين النانيئة ، فيكان السلطان يجتهد في إسكات هذه الفئة التي كانت تشوَّ هسمعته في العالم الأوربي، وكثيرًا ما كان يتمكن من إرضاء أناس من هؤلاء الشبان بتقليدهم مناصب عالية ، أو بإغداق النعم والعطايا عليهم ، ولكن بقي هناك من هذه الغنة من كانوا لا يبيعون من السلطان سكوتهم ، بل ابتوا يرفضون جميع ما يعرض عليهم من أموال أو مناصب . وكان فى طليعة هؤلاء أحمد رضا بك المقيم ببار يزٍّ، والذى كان يصدر جريده حرَّة باسم « مشورت » تدخل إلى البلاد العُمَّانية سرًّا ، والدكتور ناظم الذي كان من أركان جمعية الآتحاد والترقى – وشنقة مصطفى كمال من عهد قريب – وغيرها.

ولما كانت الجميات الأرمنية بطبيعة الحالة تميل إلى إسقاط السلطان عبد الحميد مدت أيديها إلى هؤلاء الاتراك الذين كانوا قد هجروا أوطانهم إلى أوربا ، وشرعوا

فى التحريك لأجل إعلان الحكم الشورى في تركيا . وكان بعض المسيحيين من سورية مشتركين أيضا في هذه الحركة ، وكل فئة من هذه الفئات كانت لها أغراض غير أغراض الأخرى في الحقيقة ، والكنها كانت تجتمع في نقطة واحدة وهي ؟ مقاومة الساطان ، والعمل لاسقاطه ، وأخيراً انتدب بعض شبان الأتراك وألفوا جمعية سرية في سلانيك ، وسموها « جمعية الأمحاد والترقي » وأخذوا يجتذبون إلى جمعيتهم كل الوطنيين المخلصين الذين قدروا على اجتذابهم برغم شدة المراقبة ، حتى أن بعض المستخدمين في الحكومة انضموا إلى هذه الجعية ، وكانوا يجتمعون في المحافل الماسونية حتى يتقوا الشبهة فيهم . وكان معظماجتهاد هذه الجعية السر يةمتوجها إلى استجلاب الجيش حتى تصير في أيديهم القوة اللازمة لخلع السلطان، وتوفقت هذه الجمعية إلى استجلاب عدد كبير من الضباط ، ولماكان عصائب البلغار واليونان يعملون بدون انقطاع في بلاد الرومالي ، وكانت الدولة تسوق عليهم المساكر لأجل تطهير بلاد الروملي منهم ، وكانوا يعملون فى جوار سلانيك ؛ تسنى لرجال الآمحاد والنرق أن يتصلوا بضباط الجيش ، وأن يقنعوهم بأن هذه العصائب البلغارية واليونانية إنما تشاغب وتعثوا فى الأرض لأجل الحصول على إدارة حسنة يستريح فى ظلها السكان وهذه الادارة غير ممكنة ما دام السلطان عبد الحميد على عرش السلطنة فأما إذا أمكن خلعه ، وجمل الحكم في السلطنة دستور ياً شور ياً كما هو في سائر المالكالمتمدنة فان جميع هذه المشاغبات تنتهى من نفسها ، وتخلد جميع الأقوام إلى السكينة وهكذا تنجوالسلطنة العُمانية من خطر السقوط المحدق بها . فشربأ كثرالضباط هذه المبادىء التي ليس بعجب أن تقبلها عقولهم ، لأن المسيحيين من أروام ، و بلغار ، وسر بيين كانوا يدّعون أنهم لا يلجأون إلى الثورة إلاّ من سوء الادارة وأنه إذا اصطلحت الادارة فهذه تمكون غاية أمانيهم ، و يدخلون في الطاعة .

ولم يكن هذا الادعاء صحيحاً بل حقيقة الحالأنه سواء اصطلحت الادارة العُمانية أم لم تصطلح فالبلغار إنما يجتهدون في ضم البلاد المأهولة بالبلغار إلىمملكتهم ، واليونان إنما يسعون فى ضم البلاد التى أكثرها منهم إلىمملكتهم ،ولن يرضوا بالبقاء تحت حكم الأنراك ما استطاعوا إلى ذلك سبيلا . ولكن شبان الأتراك منهم من آمن بأقوال العصائب اليونانية والبلغارية ، ومنهم من لم يكن يؤمن بها لكنه كان يجد أن طريق النجاة لن تكون إلا بأعادة الدستور ، وجعل الحكم في السلطنة للشورى كما هو في سائر البلاد .

و بلغ السلطان سر يان هذه الحركة إلى الجيش المرابط في ألر ومالي، فراعه الأمر وأرسل لجنة تحت رئاسة القائد إسماعيل ماهر باشا لأجل الفحص عن هذه الحركة فرجمت هذه اللجنة وقررت للسلطان أن أكثر الضباط دخلوا فى جمية الآتحاد والترقى ، وأن الخطب عظيم ، وأن الخرق اتسم على الراقع ، وكان حسين حلمي باشا مفتشاً عاماً لولايات الرومالي ، فكتب هو أيضاً إلى السلطان يعظِّم من شأن حركة الجيش، ويشير على السلطان باعلان الدستور . وفي أثنا. ذلك ذهب أنور بك وعصى بشرذمة من الجند في جوار سلانيك ، كما أن نيازى بك استولى على مدينة مَنَسْتر وكاد يمان فيها الدستور ، ولما بلغ جمعية الآتحاد والترق ماقام به أنور ونيازى من المصيان اشتدت عزيمتهم ، واجتمعوا حول منزل حسين حلمي باشا وطلبوا إعلان الدستور، وأصبحت سلانيك في أيديهم . ولما وصل الخبر إلى السلطان استشار الصدر الأعظم وكانالصدر يومئذ فريد باشا الأرناؤوطي ، فأشار إليه باعلان الدستور، وذلك تسكيناً للفتنة، وكذلك جمال الدين افندى شيخ الاسلام أبدى له ضرورة هذا الاعلان ، وكان أحمد عزَّت باشا الدمشقى مستشاراً للسلطان ـ كما لايخفى \_ وهو المطلع على ماجر يات هذا الخطب ؛ قد عارض في إعلان الدستور بكل قوته، ولكن الوزرا. خالفوه، وهو نفسه الذي قال لكاتب هذه السطور عند ما اجتمعت به بعد الحرب العامة هنا في جنيف : بأن الذي أثَّر في السلطان بالدرجة الأولي حتى أعلن الدستور هو جمال الدين افندى شيخ الاسلام . أما كوچك سعيد بَاشا . ففى أول الأمر نصح للساطان بالثبات ، و بقمم هذه الحركة بالقوة ، إلا أنه بعد ذلك جاءت الأخبار بأن الفيلق الثانىالذى مركزه أدرنة انضم إلى جمعية الآمحاد (٢٢) --- تعليقات)

والترقى ، فوقع الرعب فى قلوب الوزراء جميماً ، وعادوا فأشار وا على السلطان باعلان الدستور انقاء لشرّ أعظم ! ! والحقيقة أن القوة التى فى يد جمعية الآتحاد والترقى كانت ضئيلة ، وكان الجيش أكثره طائماً للسلطان ، ولكن قوة الجمعية كانت معنوية ، والأمة ـ حتى فى نفس قصر يلدز ـ أصبحت تعتقد أن لانجاة للدولة إلا باعلان الدستور ، وعقد مجلس الأمة .

والخلاصة أن السلطان عبد الحميد أعلن القانون الأساسي ، وأمر بانتخاب المبموثين، وتعين كوچك سعيد باشا رئيساً للو زارة الجديدة . فأراد سعيد باشا إعطاء السلطان بعض حقوق فى تعيين الوزراء خلافاً للقانون الأساسى ، فوقع بسبب ذلك خلف بين الوزراء أدًى إلى استعفاء الوزارة ، فانتدب السلطان للصدارة كامل باشا وتألفت وزارة جديدة فيها رجال أمائل مثل رجب باشا الأرناؤوطي ناظر الحربية وحسن فهمي باشا ناظر المداية ، وغيرهما . ولكن و زارة كامل باشا هذه شاهدت حوادت ذات بال ، مثل إعلان بلغار يا استقلالها التام ، ومثل أن دولة النمسا أعلنت استلحاق ولايتي البوسنة والهرسك ، ومثل أن الأر وام أعلنوا إلحاق جزيرة كريت باليونان ، وكان إعلان البلغار لاستقلالهم بموجب كتاب من أميرهم فرديناند إلى السلطان عبد الحميد في ٥ أكتوبر سمنة ١٩٠٨ فأرسلت الدولة جوابًا للحكومة البلغارية بأنها لاتستطيع الاعتراف بعمل مخالف لمعاهدة برلين ، وكتبت إلى الدول تدعوهن إلى عقد مؤتمر لأجل النظر في ما أقدمت عليه بلغاريا من خرق هذه المعاهدة وكذلك احتجّت الدولة على استلحاق النمسا والمجر لبوسنه والهرسك برغم كون الَمُسا والمجر اجتهدتا في استعطاف الدولة العُمانية ، وعرضتا عليها تمو يضات مالية و ردَّت لها ( سنجق نوڤيبازار ) من أصل بوسنة .

وفى أثناء ذلك وقع الخلاف بين جمعية الآتحاد والترقى و بين وزارة كامل باشا على مسائل داخلية لاأن الجمعية كانت هى سبب إعلان الحرية ، فكانت تريد بطبيمة الحال أن تسيطر على الحكومة ، ولم يكن هذا الأمر ليحصل بدون اصطدام آراء مفض إلى النزاع ، وكانت الأمة مشغولة بانتخاب المبعوثين ، ولم تكن الآراء

متفقة في قضايا الانتخابات مما يحصل في كل مملكة ، فانتهبي الأمر بسقوط كامل باشا وكان مجلس الأمة قد المقد وحضر السلطان عبد الحميد افتتاحه ، وأقسم يمين الأمانة للدستور ، ولكن لم يكد المجلس ينعقد حتى وقع الشقاق بين المبموثين ، فمهممبموثوا جمعية الآتحاد والترقى ومبدؤهم كان المركزية التامة ، أى حصر كل الادارة في مركز الدولة ، و بناء الاصلاحات كلما على هذا الأساس ، ومن البديهي أن مبدأ كهذا سيُعطى السيادة للمنصر التركي الذي له المقام الأول في السلطنة ، فلهذا كان العرب والأرناؤوط والأروام والأرمن ضد هذا المبدأ ، لأنه يُجحف بحقوقهم ، فتألف من هؤلاء حزب تسمى بحزب « الأحرار » انضم اليهم أيضاً كثير من الأتراك المناوئين لجمية الآتحاد والترق، فني مسألة كامل بأشا وقع الخلاف بين الحزبين، وتغلُّب الآتحاديون على خصومهم ، وهكذا سقط كامل باشا وجاء مكانه حسين حلمي باشا فتى مدة هذا الصدر تسوَّت بين تركيا والنمسا قضية بوسنة والهرسك ، وذلك بدون عقد مؤتمر دولى . لأن الأتراك كانوا يخشون من عقد المؤتمر الدولى فتح أبواب جديدة عليهم فاسترجعت الدولة سنجق نوڤييازار ، واستأدت مليونين ونصف مليون جنيه بدلا عن الأراضي العائدة في بوسنة للدولة خاصة ، وتقرر بقا.التشكيلات الدينية الاسلامية فى البوسنة والهرسك مر بوطة بالدولة المثمانية ، كما كانت فى السابق وعقدت الدولة معالنمسا معاهدة تجارية ، ثم رجعت إلى مسألة البلغار فبعد أخذ ورد طويلين وحل مشكلات مالية يطول شرحها انتهى الخلاف وانعقدت المعاهدة في ١٩ ابر يل سنة ١٩٠٩ وفى هذه المعاهدة كل ما يضمن حقوق المسلمين وأوقافهم ومؤسساتهم الدينية في مملكة البلغار ، فاستراح بال الدولة من جهة هانين المشكلتين قضية استقلال البلغار التام ، وقضية استلحقاق بوسنه والهرسك بالنمسا .

ولكن ثار تنَّنور الخصامفوسطالسلطنة ، وتعددتالا حزاب ، و بسبب إعلان الحرية أظهر كلٌّ ما فى نفسه ، و بدلا من أن يكون هذا القانون الأساسى سبباً للانضام وللسير على قاعدة ( و إن هذه أمتكم أمة واحدة ) وليس امتياز فيها لفريق على فريق ؛ كانت عاقبة هدا النظام الجديد أن كل أمة من الأمم الكثيرة التي

تتألف منها السلطنة العثمانية أخذت تحاول الانفصال عن السلطنة نفسها بالطرق المكنة وغير المكنة ، وجاءت هذه الحالة عذراً للسلطان عبدالحيد الذى كان يدعى أنه إنما أخرَّ إعلان الدستور وجم مجلس الأمة خوفاً من تفكك أجزاء السلطنة وفراراً من صدع الوحدة العثمانية لأنه فى ظل الحرية لا يمكن منع النزعات القومية التى هى كامنة فى صدور هذه الأمم المختلفة التى لا يجمع بينها سوى رهبة الدولة . ولكن جمية الاتحاد والترقى مع حسن نية رجالها كان ينقصها كثير من الخبرة وكان أكثر زعمائها شماناً لم يتمرسوا بالأمور ، ولم تنتخذهم الحادثات ، وقد حاء

وكان أكثر زعمائها شباناً لم يتمرسوا بالأمور ، ولم تنجّزهم الحادثات ، وقد جاء فوزهم بالقبض على ناصية السلطنة غير منتظر ـ حتى من أنفسهم ـ فسكر وا بخمرة العزّ واستخفُوا بمن سواهم ، وظنوا أنهم هم قادرون على كلُّشي. ، والحال أنهم كانوا يواجهون صماباً ، و يقابلون عقاباً ، لاقبل لهم بها ، فكانت أمامهم \_ وهي الطامة الكبرى \_ دسائس الدول الأوربية التي كل واحدة منهن كانت تحرك أهالى البلاد التي تطمح اليها من أجزاء السلطنة ؛ وكان هذا مرضاً مزمنا ، فلا الأجانب كانوا راجعين عن أطماعهم هذه ، ولا الأهالى الذين تعودوا رؤية نفوذ هذه الدول في بلادهم كانواعادلين عن الانقياد إلى وساوسهم ، ولا جل وضم سد في وجه الأجانب كان ينبغي أن تركمون الدولة أقوى وأرقى وأسعد حالا ، وأغزر مالا من جميع الدول العظام . ولم تكن هذهالشروط حاصلة فى الدولة العثمانية كما لا يخبى . ثم إنجميع الأممالتي كانت تتألف منها هذه السلطنة كانت أهدافها مختلفة ؛ فالاروام ومم جانب كبير فى المملكة لا ينسونملكهم القديم ، وفي كل حركاتهم وسكناتهم كان هدفهم الوحيد استئناف الاستيلا. على القسطنطينية وطرد الترك منها إلى آسيا ، والأرمن كان هدفهم الوحيد استئناف ملكهم القديم في نفس الأناضول، والبالخار يريدون ضم مكدونية إلى المملكة البلغارية الجديدة ، وهذا من جهة المسيحيين .

فأما من جهة المسامين فان الجامعة الوحيدة التي كانت تجمع بين الترك والعرب والـكرد والأرناؤوط والجركس هي الجامعة الدينية ، ولولاها لـكانت هذه السلطنا 321

تفككت منذ قرون، ولكن سوء الإدارة في الداخل من جهة ؛ ودسائس الأجانب من الخارج من جهة أخرى ؛ حملا الـكثير بن من العرب والأر ناؤوط بنوع خاص على النزوع إلى الانفصال عن الدولة برغم الجامعة الدينية ، وقد بدأ ذلك عند الأرناؤوط قبل اامرب، فحاولت الدولة تأديب الثائر بن منهم فاستلزم ذلك تجريد جحافل و وقعت معارك دموية ، فازداد الأرناؤوط من الدولة نفو راً . وأما العرب فكانت عندهم غيرة من الترك لأنهم كانوا أكثر من هؤلا. عدداً ، ولم تكن لهم الامتيازات التي للترك ، وكان الترك يزعمون أن المرب غير قائمين بما يجب عليهم تجاه السلطنة حتى يتمتعوا بالمساواة التامة مع الأتراك، فمن البلاد العربيـة جانب كبير لايقوم بالخدمة العسكرية الاجبارية ، بل يكلُّف الدولة سوق عساكر لادخال أهله فى الطاعة ، وهذا النزاع بين العرب والنرك لم يكن ينتهى بل كان يزداد بضعف الدولة وقد كان يظهر في مواقع كثيرة . ولكن كان المانع الوحيد من انفجار بركان الشَّر بين الغريقين هو الخوف على بيضة الاسلام لاغير ، إلاَّ أن الانكليز تمكنوا قبل الحرب العامة من استجلاب كشير من ناشئةالعرب، منهم مَن استجلبوهم بالمنافع الخاصة ، ومنهم من استجلبوه بطريقة الاقناع ، وأوهموا المرب أنهم إنما يريدون ليجددوا دولة عربية كدولة بني العباس ، أو دولة بني أميّة مثلا ، و يساعدوا العرب على تجديد مجدهم القديم ، وعلى عمارة بلادهم التي لم يحسن الترك إدارتها ، ولا عمارتها. فصار بين العرب حزب غير قليل يُنزعون إلى الانفصال عن الدولة قلباً وقالباً متوقعين لذلك أول فرصه . ولا يمكن أن يقال إن هذا كان رأى الجهرة من الأمة العربية ، بل في الحقيقة كان عقلاء العرب يفقهون أنه إذا وقع الانفصال بين العرب والترك تسقط بلاد العرب تحت حكم الأفرنج ، فلذلك كآوا يختار ون البقاء تحت حكم الدولة العُمانية خوفًا من حكم الأجانب ، واختياراً لأهون الشرِّين . نعم لوكانوا على يقين بأن الدول الأوربية تحترم استقلال البلاد المربية ولا

تبسط أيديها إليها بالغصب والتقسيم ، لكانوا يرجحون بدون شك الانفصال عن الترك ، والاستقلال بدولة لانفسهم . ولكن عقلاء العرب كانوا لابجهلون مطامع

الدول الأجنبية ، فى بلادهم ولم يكن يخنى عنهم تصميم أو ربا على تقسيمها ، وأنه لاعهد للدولالمسيحية بازاء المسلمين مهما عاهدت ولم يكن يشدّ من العرب عن هذه العقيدة سوى بعض من لاتجر بة لهم ، أو من لاتهمه الجامعة الإسلامية فى كثير ولا قليل . ومنهم من كان الانكليز يستخدمونهم فى بث دعايتهم كأجراء لاغير .

تم إن الاتحاديين ساعدوا بسوء تصرفهم واستخفافهم بأعدائهم هذه الأمم غير التركية فى السلطنة على أنفسهم ، ودخل في الجمية الاتحادية عناصر كثيرة مغسدة كرَّهتالرعيَّة بها . وكان رجال الحكم الجديد قد أقصوا عن وظائف الحكومة أكثر الذين كانوا يشغلونها ، واستبدلوا بهم شباناً من حزبهم ، فآسفوا جعاً عظيما لهم تأثيراً فى السلطنة ، لا نهم أصابوهم فى أسباب معيشتهم ، فانكسرت خواطر وتراكمت أحقاد ، وتألفت فرقة جديدة من قدماء الرجال الذين كان يقال لهم الرجعيون ، وانتشرت لهم جرائد ، وأعصوصب حولهم كثير من العوام .

ولما كان الآتحاديون يتظاهرون بالتغرنج و يتساهلون بأمور الدين ، و يتكلمون أحياناً بما يخالف الشرع ؛ مال جمهور العلما، وأنصار المبادى. الاسلامية إلى هذا الحزب الذى شرع بمصادمة جمعية الاتحادوالترق ، وألفوا تحت رئاسة الشيخ «درو يش وحدتي » عصبة سموها « الوحدة المحمدية » وأخذ حزب الأحرار يمد يده إلى حزب الرجميين ليكونا يداً واحدة على حزب الاتحاد والترق ، فاشتدت المعارضة فى وجه الاتحاديين بينهام مهملون للاحتياط ، واثقون بأنفسهم ، مستخفون بخصومهم . فاشتدت المناقشات فى الجرائد ، وازدادت العداوة بين الأحزاب ، و إذا بالناس في إبر يل سنة وهو راجع من بيك أوغلى إلى استانبول ، وكان هذا الكاتب من أكبر أعداءالاتحاد والترق ، فقيل إن الاتحاديين هم الذين أرسلوا من يغتاله ، وقيل إن الذين اغتالوه م وهو راجع من بيك أوغلى إلى استانبول ، وكان هذا الكاتب من أكبر أعداءالاتحاد حزب الرجميين ، وذلك لاً مهم استثاروه فى القضاء على المستور والرجوع إلى نظام والترق ، فقيل إن الاتحاديين هم الذين أرسلوا من يغتاله ، وقيل إن الذين اغتالوه م والترق ، فاقيل أن يسايرهم المحادين هم الذين أرسلوا من يغتاله ، وقيل إن الذين اغتالوه م ولات الرجميين ، وذلك لاً مهم استثاروه فى القضاء على الدستور والرجوع إلى نظام الحر الرجميين ، وذلك لاً مهم الذين أرسلوا من يغتاله ، وقيل إن الذين اغتالوه م وزب الرجميين ، وذلك لاً مهم الذين أرسلوا من يغتاله ، وقيل إن الذين اعتالوه م وزب الرجميين ، وذلك لاً مهم الذين أرسلوا من يغتاله ، وقيل إن الذين اعتالوه م وزب الرجميين ، وذلك لاً مهم استثاروه فى القضاء على الدستور والرجوع إلى نظام الحكم القديم فأبى أن يسايرهم فى هذه المكيدة ، نخافوا أن يغشى سره للحكومة فأرادوا التخلص منه فقتلوه ، فهاجت الخواطر لقتل هذا الكاتب ، وقداً مستة من

مبعوثى المجلس سؤالا لناظر الداخلية عن هذه الحادثة ، وتفاقم القلق في الاستانة وكان الرجعيون قد اتصلوا ببعض توابير من الجيش ، واتهم السلطان عبد الحميد بأن له يداً في الدسيسة رأساً أو بواسطة أنصاره القدماء ، فما شعر الأهالي إلا والعساكر قد ملاًت ساحة أيا صوفيا ، وأخذوا ينادون بإسقاط الوزارة ، وعزل أحمد رضا بك رئيس مجلس الأمة، ويطلبون تسليم على رضا باشا ناظر الحربية، وأعضاء جمعية الآمحاد والترقى ليقتلوهم ، وكان بعض المشايخ علَّموا العسكر أن ينادوا باعادة الشريمة و إلغاء الفانون الأساسي حتى يملكوا بذلك قلوب العامة ، وفي ذلك الوقت هجموا على نادى الآمحاد والترقى ، وعلى ادارة جريدة « طنين » وعلى النادى العسكرى وعلى نادى النساء ونهبوها وجعلوا عاليها سافلها ، ثمانقض الجنود على ضباطهم فقتلوا منهم ثلاثمائة ، وفر من الضباط عدد كبير من الأستانة ، وتخبأ آخرون فيها . ثم هجم الجند على مجلس المبهوثين ليقتلوا منهم الآتحاديين الممروفين بمكانتهم في الجمية ، ولكن كان المبموثون الآتحاديون قد علموا بالثورة وما يضمره الرجميون المتسترون باسم الشريعة من نية قتامهم ، فلم يحضروا إلى المجلس . وحضر الأوير محمد أرسلان رئيس لجنة الأمور الخارجية ومبعوث اللاذقية ، وقيل له في ذلك اليوم إن ذهابه إلى المجاس خطر على حياته لأنه كان من الآتحاديين المعروفين ، فأبى إلاَّ أن يذهب ايقوم بالواجب وكان بلغه أن في نية الثوار إحداث مذبحة في الاستانة تحمل الأجانب على التدخل لأجل حماية رعاياهم فتسقط بذلك حكومة الآتحاد والترقى، فذهب ابن عمنا إلى المجلس ليحمل المبعوثين على مراجعة السلطان شخصياً ليبذل كلمته ونفوذه لأجل تسكين الثورة التي قد تجر وبالاعظما على السلطنة ، فلماذهب رحمه الله إلى المجلس لم يجدمن نتيف ومائتي مبعوث إلا ثلاثين أوأر بعين مبعوثاً فقط فتكلم معهم في الموضوع وتقرر بينهم إرسال وفد إلى قصر يلدز ليعرض الخطب على السلطان ، و يلتمس أمره الجازم للعسكر وللشعب بالسكون ، فانتخب المجلس أحد عشر مبعوثاً منهم محمد أرسلان ليقوموا بهذه المهمة . فلما خرجوا وركبوا العر بات عرف محركوا هذه الثورة مقصدهم فردوهم من حيث أتوا و بينما هم على باب المجلس أوعز بعض المحركين لهذه الثورة إلى

الجند بأن يطلقوا الرصاص على محمد أرسلان \_ وهم لا يعرفونه \_ فوقع شهيداً . ثم قتلوا أيضاً ناظم باشا ناظر العدلية ، وكان مرادهم أن يغتكوا أيضا بسائر أعضاء المجلس الذين لبثوا ينتظر ون الموت مدة ساعتين ، ومنهم من رمى بنفسه من النوافذ فسقطوا وتكسرت أرجلهم ، ومنهم من تخبأ فى أى مكان يتوارى به عن الأعين ، ولكن العسكر بعد أن فتك بناظر العدلية و بمبعوث اللاذقية سمعوا أنه سيأتى عسكر آخر بأمر السلطان فيقتص منهم ، فوقع الرعب فى قلوبهم وأمسكوا عن قتل سائر المبعوثين وصاروا يطلقون الرصاص فى الفضاء تهو يلا .

وأما حسين حلمى باشا والوزراء رفاقه فقد تخبأوا حيث لايعلم بهم أحد ، وانسل محمود مختار باشا على باخرة انكليزية فذهب العسكر إلى بيته ليقتلوه فلم يجدوه . فأمر الساطان بتأليف وزارة جديدة تحت رئاسة توفيق باشا الذى كان سفيراً للدولة في لندرة ، وأدخل فيها أدهم باشا قائد الجيش العثماني الذي قهر اليونان ، وذهني باشا ورفعت باشا الذي كان ناظراً للخارجية في الوزارة السابقة ، فأبقوه في الوزارة الجديدة كماكان، وأبقوا أيضاً ضياء الدين افندى شيخ الاسلام . وأبقوا نورادونغيا افندى الأرمنى ناظر الاشغال النافعة ، وأبقوا خليل حماده باشا ناظر الاوقاف وتعيَّن لنظارة العدلية ولرئاسة مجاس الشورى الوزير الشهير حسن فهمي باشا وتعين عادل بك ناظراً للداخلية ، والقائد ناظم باشا قائداً للفياق الخامس مكان محمود مختار باشا ، وقد كان وقوع هذه الثورة في ١٣ ابريل سنة ١٩٠٩ وفي اليوم التالي لم ينعقد المجلس ولكن لما تم تشكيل الوزارة انعقد بحضو ر ١٩١ مبعوثا وأصدرالمجلس منشوراً يحاول فيه تلطيف الحادثة ، و يحث الرعية على السكون . ونقلت جثة الأمير محمد أرسلان باحتفال عظيم إلى بيروت حيث كان له مأتم لم يسبق نظيره ، و بكى الجميع شبابه لأنه كان في ألرابية والثلاثين من العمر ، و بكوا مزاياه العالية . وحزن عليه أبوه الأمير مصطفى أرسلان حزناً أثر في صحته فلم يمش بعد ذلك طو يلا . ولمسا وصل الخبر إلى سلانيك وهى مركز الاتحاد والترق هاج العسكر

ولا سيا الضباط الذين علموا بقتل رفاقهم، فلم يبطئوا أن زحفوا إلى الاستانة .

320

فاجتمع الفيلق الثالث \_ أى فيلق سلانيك \_ والفيلق الثانى ـ أى فيلق أدرنة ـ وسار وا إلى العاصمة تحت قيادة محمود شوكت باشا ، فوقع الرعب فى الأستانة وخيف أن العساكر الآتية من أدرنة وسلانيك تنتقم من العساكر والأهالى الذين قاموا بالثورة الرجعية ، فأرسل الصدر الأعظم إلى محمود شوكت باشا يقول له : إن السكون تام في الأستانة وأنه لاخوف من حرب ، وكان توفيق باشا قد نصح للسلطان بعدم المقاومة خوفاً من حرب أهلية .

ولما اجتمعت الجيوش في «سان ستفانو » وذلك في ٢١ ابر يل أقبل عليها النواب والشيوخ وانعقد مجلس الأمة تحت رئاسة احمد رضا بك، ونشروا منشوراً يجعل الأمر والنهى والاقتصاص من الثاثرين فى يد محمود شوكت باشا قائد الجيش المسمى بجيش الحركة ، وكان العساكر البحرية قد اشتركوا في الثورة من قبل ، ولكنهم لما رأوا القوة أقبلت أسرعوا إلى الخضوع . وبالاجمال لم يكن فى نية توفيق باشا ولا أدهم باشا، ولا أحد من الوزارة الجديدة مقاومة الفيلقين القادمين من الرومللي ولكن بعض العساكر الذين كانوا فى تكنة «طاشقشلة» والذين كانوا هم الثائرين والفاجرين للدما. ، أطلقوا النار على جيوش الرومالي فوقعت ممركة انتهت بفو ز جيوش الرومالي ، وكذلك وقعت مناوشات خفيفة في تُكن أخرى وانتهت بفوز قوة محمود شوكت باشا، وكان يحيط بقصر يلدز سبعة آلاف من الجيش المخلص للسلطان، إلا أنهم لم يروا الساطان ناوياً المقاومة فخضعوا لمحمود شوكت باشا . وفي ٣٦ ابريل تقرر في مجلس الأمة خلع السلطان . وصدرت الفتوى من مشيخة الاسلام بأنهإذا كان زيد الذي هو أمير المؤمنين يحذف مسائل مهمّة من كتب الشرع وقد يمنع تداول هذه الكتب أحياناً ، وكان يخالف الشرع في استعمال بيت مال المسامين ويقتل وينفى ويحبس بمجرد هواه، ويحنث بيمينه الذي أقسمه، ويُحدث الفوضي في المملكة أفلا يجوز تخليص الامة من ضرره ؟ أفلا يكون من مصاحة الامة خلعه الخ ؟ الجواب ؛ نعم .

## السلطان محمد الخامس

وهكذا تقرر خلع عبد الحميد الثانى ، ومبايعة أخيه السلطان محمد رشاد باسم محمد الخامس . وذهبت لجنة مؤلفة من عارف حكمت باشا وآرام افندى من أعضاء تجاس الأعيان،ومن أسعد باشامبموث دراج،وفراسو افندىمبعوث سلانيك؛فبلغوا السلطان قرار خلعه ، وفي يوم الأربعاء ٢٨ إبر يل الساعة الثامنة والنصف مساء جاء القائد حسين حسى باشا وعلى فتحى بك وأبلغا السلطان قرار نقله إلى سلانيك، وسفَّروه في نصف الليل ، وكان معه نساؤه و إثنان من أولاده ؛ الأمير عبد الرحيم افندى وعمره ١٦ سنة والامير محمد عابد وعمره ٦ سنوات ، ولم يصحبه إلا أر بعة من الخصيان ، وتسعة من الخدم . و بعد نقل السلطان إلى سلانيك ومبايعة أخيه سكنت الأمور وأعلنت الادارة المرفية في العاصمة ، وتألف مجلس حر بي لمحاكمة الذين أحدثوا الثورةوسفكوا الدماء فصدر الحكم بشنق عدد من هؤلاء ، ولا شك في أنه كان قد متى أناس كثيرون متحفزون لاعادة الساطان عبدالحميد إلى العرش في أول فرصة ، ولكن هذا الحزب كان يرى لزوم السكينة إشفاقاً على الدولة . ولما اشتعلت الحرباابلقانية أعادت الدولة السلطان عبد الحميد إلى الأستانة ، وأنزلته في قصر « بكار بك » حيث بتي إلى أن مات سنة ١٩١٧ وحضرت مأتمهوشهد الجمهور بحقه شهادة حسنة لأنهمكانوا يعتقدون إسلامه و إيمانه ، وبعد أن بويع السلطان محمد الخامس ، أعيد حسين حلمي باشا إلى الصدارة ، و بقى النفوذ الحقيق لجمية الآتحاد والترقى ، فحصل بين الجمية وحسين حلمي باشا اختلاف أدى إلى استقالته . فاستدعى الآمحاديون إبراهيم حتى باشا سفير الدولة في رومة ، وجاء إلى الاستانة في ١١ يناير سنة ١٩١١ فاختار حقى باشا لنظارةالحر بية محمودشوكت باشا وصار طلعت بك ناظراً للداخلية ، وجاو يد بك للمالية ، ورفعت باشا للخارجية ، ونجم الدين ملاَّ بك للمدلية ، وحلاجيان افندى للنافعة ؛ والأميرال خليل باشا للبحرية ، والشريف على حيدر باشا للأوقاف ، وأمر اللهافندىللممارف ، وتوآلى مشيخة الاسلام القاضي حسين حسى أفندى .

وعند ما قُرى. برنامج الوزارة الجديدة في المجلس نالت ١٨٧ صوتاً ضد ٣٤ من المعارضين . واستنكف ٢١ مبعوثاً عن إعطاء أصواتهم ، فكان مبدأ وزارة حتى باشا مؤذناً بالنجاح، إلا أنه كان الأمر لا يزال في يد الآتحاديين، فاشتدت من أجل ذلك المعارضة . وكان حتى باشا ومحمود شوكت باشا ورفعت باشا من أعضاء الوزارة معتدلين ، على حين أن طلعت بك وجاويد بك وحلاجيان افندى كانوا يريدون · إجراء مرنامج الآتحاد والترقى « بزرّه وعروته » فوقع الخلاف فى وسط الوزارة وصار الآمحاديون النُمُلاة يريدون إسقاط حتى باشا من الصدارة ، وفي ذلك الوقت جرت ثورة الأرناؤوط وأساسها أنه بعد مؤتمر براين تألفت جمعية فى بلاد الأرناؤوط مبدؤها المحافظة على الوطن الألباني، وهذه المحافظة كانت تقتضى مقاومة الأروام من جهة ، والسربيين من جهة أخرى . فنظر السلطان عبد الحيد إلى الموضوع فوجده موافقاً لسياسته ولسياسة الدولة العثمانية ، فأخذ يقوِّى الارناؤوط عمداً ويمدهم بالمال ، ويوليهم المناصب ويعتمد عليهم أكثر من سواهم . وما عاشت الجمية الأرناؤوطية إلاَّ بفضل إمداد السلطان عبد الحميد لها ، فقد كان يتخذ الأرناؤوط رديما له في مقاومة البلقانيين الذين ينوون الاستيلاء على بلاد الرومالي كالسرب والبلغار ، واليونان ، وكان أيضاً يتخذ الأرناؤوط بطانة له ضد حزب «جون تورك» الذي كان يعلم أنه لن يرضى عنه . وكان بلغ عدم ثقته بالترك أنه جمل الحرس السلطاني الخاص كله من العرب والأرناؤوط ، فكان حول قصر يلدز بضعة عشر تابوراً من العساكر نصفها من العرب بزى خاص بهم يلبسون العمانم وأكثرهم من عرب اليمن ، والنصف الآخركان من الأرناؤوط بزيهم الخاص . وكان قد اعتنى جد الاعتناء بتعليم هذا العسكر الخاص وتدريبه وترفيه معيشته ، والتأنق فى كسوته حتى صار من الطبقة الاولى فى عساكر العالم، لا يفضله عسكر آخر . ولما زار امبراطور ألمانيا غليوم الثانى صديقه السلطان عبد الحميد الثانى واستعرض أمامه هذا الحرس الخاص ؛ ابتهج الامبراطور به ابتهاجاً أكيداً وقال : إنه يضاهى أحسن ء سكره فى ألمانيا . وكان إذا خرج السلطان بوم الجمعة للصلاة أقيمت له مراسم حافلة

تتجلى فيها الهيبة الملوكية إلى الدرجة القصوى ، وتسير الوزرا. والقواد أمام مركبة السلطان مشاة على الأقدام ، وتصطف عساكر الحرس الذكور عن الجانبين ؛ العرب من جهة ، والأرناؤوط من جهة ، فيكون لذلك أبَّهة وروعة لاينكرها أحد . وكان يسمى هذا الاحتفال برسم السلملك ، فتقصده كبار الأجانب والسياح من جيع الأقطار ، وقلّماكان السلطان يخرج من قصره إلاّ لصلاة الجمة ، وكان سفراء الدول يذهبون غالباً لشهود هذه الحفلة ، وكان اقتصار السلطان فى حرسه على العرب والأرناؤوط دليلا واضحاً على عدم ثقته فى الأتراك الذين يوجد منهم غالباً من ينوي له السوء .

وقد كنا نلاحظ أيضاً أنه عند ما يخرج لصلاة الجمة – سواء كان راكباً جواداً أو راكباً عربة – يكون عن جانبيه فارسان ؛كلَّ منهما سيفه مسلول فى يده وهما أيضاً عربيان أحدهما محمد باشا العرقسوسى من دمشق ، والثانى على باشا قيراط من طرابلس الغرب . فلما تولَّى السلطان محمد رشاد وصار الأمر إلى حزب جون ترك شروا هذا الحرس الخاص من أرناؤ وط وعرب نثراً ، ولم يبقوا له أثراً .

ونعود إلى ذكر إقبال السلطان عبد الحيد على الارناؤ وط فنقول : إنه أمتعهم بامتيازات كثيرة ، وأعلقهم حبال الارتباط بشخصه حتى صاروا لايبغون منه بدلا ولا عنه حولا . ولما قام الاتحاديون بالانقلاب و إعلان القانون الأساسى ثقل ذلك على الأرناؤ وط وتوجسوا خيفة قصر حريتهم ، لأن القانون الأساسى كان معناه المساواة التامة بين الرعية ، وهم لم يكن السلطان يعاملهم بالحقيقة بالمساواة ، بل كان يميزهم على غيرهم ، و يُسبخ عليهم من النعم مالا يعرفه فريق آخر من الرعية ، ولذلك اجتهدت جميدة الاتحاد والترقي في استرضا، الأرناؤ وط مجميع تعلم فيها لغتهم ، وباعتر ، ووعدتهم بابقا، امتيازاتهم الأولى ، وبغتح مدارس الوسائل حتى لا يناهضوا الدستور ، ووعدتهم بابقا، امتيازاتهم الأولى ، وبغتح مدارس تعلم فيها لغتهم ، وباعتبار اللغة الأرناؤ وطية لغة رسمية في بلادهم ، وعماملتهم في كثير من الأحيان بحسب تقاليدهم وعاداتهم،وبتعز يز الشر ع الاسلامى فيا بينهم ، وأخذت توزّع الأسلحة على الأرناؤوط ليتمكنوا من مقاومة السر بيين ، وأهالى الجبل الأسود وكل هذا قصدت به جمعية الأتحاد والترقى اجتذاب الأرناؤوط إلى ناحيتهما حتى لا يعارضوا نشر الدستور ، ولا يحدثوا عليه ثورة وهم أسرع الناس إلى النورات . إلا أن الأرناؤوط كانوا لا ينسون منزلتهم الخاصة عند السلطان عبد الحميد ، وكانوا لا يثقون في حزب « جون تورك » فني أول سبتمبر اسنة ١٩٠٩ أرسلوا وفـداً إلى سلانيك يطالب باعادة الاحكام فىألبانيا إلى الشرع الشريف وبالاعتراف بامتياز اتهم وبتأسيس مكاتب أرناؤوطية على نفقة الدولة مما لم يكن لرُضى جمعية الآتحاد والترقى التي داهنتهم في أول الامر من قبيل التسكين وتخدير الاعصاب ، حتى لا يثوروا في وجه النظامالجديد . فلما رأتهم مممنين فىالادلال ، متعنتين علىالدولة بصنوفالمطالب قررت بازائهم إرهاف الحد ، و إدخالهم في الطاعة كسائر أجناس الرعية . وكان بين الارناۋوط رجل اسمه « عيسى بولاطين » من زعمائهم ، ولم يكن يراعى القوانين ولايتحرَّج عن القتل والنهب إذا ألجأه الأمر . وكمان السلطان عبدالحميد يصيبه بنعمه المتواترة حتى تسلم البلاد من عيثه ، فلما أعلن الدستور لزم عيسى بولاطين بيتهسا كتاً ولكن الآتحاديين لبنوا يحسبون له حسابًاً، فأصدروا الأوامر إلى الحكومة المحلية بنزع سلاح عيسى بولاطين والجماعة التي حوله ، ومن المعلومأن الار ناؤوطي يؤثر الموت على تسليم سلاحه ، فعصى عيسى بولاطين الأمر فساقت الدولة عسكراً بقيادة جاو يد باشا فذهب هذا الجيش ودمر القرى وأوقع بأهلها ، ودك الحصن الذي يسكنه عيسي بولاطين، فثار الارناؤوط في كل الجهات من أجل ذلك ، واتسعت الثورة فضاعف جاويد باشا القوة و بطش بالثائرين بطشة جبّارين ، ونزع الأسلحة من أيدى الارناؤوط وتقاضاهم غرامات ثقيلة ، وقيل إنه قتل النساء والاولاد ـوهذا ما لانعتقده ، ولكنه أشيع يومئذ عمداً\_ فاجتمع ثلاثة آلافأرناؤوطي في «فيرازوفيتش» لأجل الاحتجاج فرماهم جاو يدباشا بالقنابر ، وشرَّد بهم منخلفهم ، ثمأخذت الدولة باحصا النفوس فازداد قلق الأرناؤ وط، وعلموا من هذا أن الدولة تريد إجراء الخدمة العسكرية في ألبانيا . وكان مقصد الجون تورك في الواقع أن يلغوا امتيازات الارناؤوط تدريجاً ، وأن يجبروهم على دفع الضرائب التى تدفعها سائر الرعية ، وأن ينسوهم تلك الدالة

التي عودهم إياهاالسلطان عبدالحيد ، وكل هذا كان بعيداً عن أن يرضى به الأرناؤوط وفى ١٧ يوليو سنة ١٩٠٩ عقد الأرناؤوط فى « فريز وفيتش » مجماً عاما للتحدث فيا بينهم فى ما يجب أن يعملوه لمعالجة هذه الحالة ، فأرسلت جمية الآتحاد والترق نيازى بك أحد أركانها لأنه أرناؤوطى ، وأصحبته بجهاعة من المخلصين لها على أمل أن يصرفوا الأرناؤوط عن المطالبة بما يخالف مصالح الدولة ، فلم تقترن مساعيها بالنجاح ، لأن المؤتمر الارناؤوطى قرر أن يكون للارناؤوط حق بتولى المناصب الادارية ، و بتعليم اللغة الأرناؤوطية ، واقترح توسيع سلطة مجالس الولايات و إنشاء الطرق وعقد اجماع سنوى للأمة الارناؤوطية ، واقترح توسيع سلطة مجالس الولايات و إنشاء الطرق وعقد اجماع سنوى للأمة الارناؤوطية ، وعدم تقاضى الارناؤوط شيئاً من الطرائب عدا العشر ، وأن يؤخذ معدل خس سنوات و يجمل منه متوسط و يصير جباية ثابتة ، وغير ذلك من الاقتراحات التي رأت فيها جمية الآتحاد والترق مقدمة الضرائب عدا العشر ، وأن يؤخذ معدل خس سنوات و يجمل منه متوسط و يصير الطرق والتهائية ، وكانت بلاد البانيا الجنوبية ساكنة ، بخلاف البانيا الوسطى والثمائية إلا أن الحركة في آخر الأمر شملت الجيع ، وقرر الارناؤوط فيا بينهم الوسطى والثانية إلا أن الحركة في آخر الأمر شملت الجيع ، وقرر الارناؤوط فيا بينهم

وفى سنة ١٩٦٠ بدأت الثورة فى نواحى « برشتنه » بسبب الضرائب فأسرع الأرناؤوط من سائر الجهات إلى نجدة ارناؤوط برشتنة ، فأرسلت الدولة جيشاً نحو عشرين ألف مقاتل ، ومعهم ثلاثون بطارية من المدافع تحت قيادة شوكت طورغوط باشا ، فقاتلوا الارناؤوط قتالا شديداً ولكنهم لم يقدروا عليهم ولاسيا فى مضيق « كاتشانيق » وهو موقع شديد المنعة في ولاية قوصوه احتلهالارناؤوط ، وعجز العسكر عن أخذه ، فما زالت ترد الامدادات إلى شوكت طورغوط باشا حتى تمكن من الاستيلاء على المضبق وهزم الارناؤوط بعد وقائع دموية ، ودمر لهم قرى كثيرة فانتقلت مقاتلة الأرناؤوط إلى مضيق « تشرنالوفة » ولبثوا يقاتلون . فأرسلت الدولة فانتقلت مقاتلة الأرناؤوط إلى مضيق « تشرنالوفة » ولبثوا يقاتلون . فأرسلت الدولة معود شوكت باشا ينصح للارناؤوط بالكف عن القتال و بالدخول فى طاعة الدولة فتوفق فى مهمته وأخلد الارناؤوط إلى السكينة . إلا أن عيسى بولاطين و إدريس صقر وعدة آلاف من الثائرين معهما لاذوا بالفرار إلى جهة الجبل الاسود ، وإلى 701

قرى الارناؤوط الـكاثوليك ، وكانت الثورة الأرناؤوطية ، في بداية الأمر قاصرة على الارناؤوط المسلمين ، فغي سنة ١٩١١ انضم إلى المسلمين قبائل الارناؤوط الكاثوليك وصارت جمعيات الارناؤوط في يطاليا وروما نياتمد الثورة ، وجا،ت إلى الأرناؤوط نجدات من الجبل الاسود ، وصار ثوار الارناؤوط. يلجأون إذاضاقت بهم الحال إلى أرض الجبل وعادت الثورة فازدادت اشتمالا ، وعبّت الدولة ستين تابوراً ، وأخذ شوكت طورغوط يدمر قرى الماليسور المارديت من الارناؤوط الكاثوليكميين ، فعند ذلك توسطت دولة النمسا والمجر لدى الباب العالى لأجل الكف عن سفك الدماء ، فاستمعت الدولة نصيحة النمسا وأخذت في تضميد جروح الارناؤوط بما أمكن ، وسكن الارناؤوط ولكنهم رجعوا إلى اقتراحاتهم الأولى وهياحترام الدولة لعاداتهم القومية واستقلال التعليم في مكاتبهم ، واستعمال الحروف اللاتينية ومنتح البانيا إدارة لامركزية ، وانغاق ما يفيض من واردات البانيا على منافع هذه البلاد ، واجتمع مبعوثو الارناؤوط تحت رئاسة حسن بك مبعوث اسكوب وقرروا هذه المطالب فأجابت الدولة بالقبول وأصدرت العفو عن جميع الثائرين وسامحت في كثير من بقايا الاموال الأميرية ورضيت بأن تمكون الخدمة العسكر يةسنة في الاستانة وسنتين في نفس البانية ، وأوجبت أن يكون المأمورون في البانيا عارفين باللغة الارناؤوطية ، وأخذت الدولة ترمم البيوت التي دمرتها العساكر ، ووزعت مبالغ من النقود علىالمصابين ، وهكذامكنت الثائرة الارناؤوطية ، وذهب السلطان محمد الخامس بنفسه إلى بلاد الارناؤوط وصلى في صحراء قوصوه ووراءه جمع قيل إنه مائة الف مصل ، ورجع إلى الاستانة مسرورًا .

وفى تلك الأيام بدأ الشقاق بين أعضاءالاتحاد والترق أنفسهم، واختلفت الآراء فى مجرى السياسة التى يجب على الجمعية اتباعها ، فخرج منها أناس مغاضبين ، منهم أمير الألاى صادق بك الذى كان من مؤسسى جمعية الاتحاد والترق ، فانفصل عن الجمية وألف حزباً جديداً معاكساً لها ثم استعنى طلعت بك ، وأمرانته افندى وحلاجيان افندى من النظارات ، التى كانوا يتولونها وظهر للناس ضعف الحكومة ولم يكن مجلس المبعوثين بأحسن منها حالا بل كانت تتوالى فيه المشاحنات والهاترات

بين الأحزاب ، ومرة جرت حادثة بين نواب المرب ونواب الترك وكادوا يتضار بون والخلاصة أن المثمانيين كانوا في ذلك الوقت يمرِّق بعضهم بعضا ، وكانت كل العلامات تؤذن بسو. المصير، وإذا بحادث طرأ بغتة وهوأن إيطاليا أعلنت الحرب على تركيا أو تتخلى لها عن طرابلس الغرب و برقة، وكانت مطالب إيطاليا عبارة عن خمسة وهى ؛ خروج العساكر العثمانية من طرابلس ، و بنغازى ، ودرنة ، وتشكيل جندرمة فيها تحت قيادة ضباط من الطليان ، وأن تكون إدارة الجارك بأيدى مأمورين من الطليان أيضاً ، وأن لايتمين وال لطرابلس إلا برضي إيطاليا ، وأعطى الباب العالى مدة أربع وعشرين ساعة ليجيب بالقبول . فاجتمع مجلس فوق العادة في القصر السلطانى ، وسمع حتى باشا الصدر الأعظم كلاماً مهيناً بسبب إهماله وعدم احتياطه لأن سعيد باشا رنيس مجلس الأعيان ذكر له أن مطامع إيطاليا لم تكن مجهولة عند تركيا ، وأنه سبق لايطاليا كونها قدمت مذكرة إلى الباب العالى سنة ١٩٠٤ بمد اتفاق إيطاليا مع فرنسا وانكلترا تقول فيها : إنها مادامت الحالة غير متغيرة في البحر المتوسط، فان إيطاليا لاتدعى بشي. في طرابلس الغرب، ولكن إذا حصل تغيير في البحر المتوسط يخل بالتوازن الدولى فهي مضطرة أن تتخذ تدابير لوقاية مصالحها . ثم إن حتى باشا كان سفيراً في رومة ، فـكان يجب عليه أن يطَّلم على حقيقة نيات إيطاليا وليس لحقى باشا عذر فى غفلته هذه . فثبت بحق حتى باشا ما أوجب استقالته ملوماً بل مغضو بأعليه ، ولم يقدر هو أن يدافع عن نفسه . ثم أجاب الباب العالى برفض مطالب إيطاليا قائلًا لها : إذا كانت ستصمم على احتلال طرابلس فان الدولة تقوم بالواجب عليها بأزاء اعتداء إيطاليا .

وحقيقة مسألة طرابلس الغرب من أولها إلى آخرها لا تخرج عن كون انكاترة وفرنسا تقاسمتا أفريقية ، وذلك على أثر حادثة فاشودة الشهورة التي كادت توقع الحرب بين هاتين الدولتين ، فمند ما اقتنعت فرنسابارجاع جنودها من فاشودة اتفقت الدولتان على تقسيم أفريقية كلها تقريباً بينهما على قاعدة أن فرنسا تسكت لانكاترة على وادى النيل وجميع توابعه ، وهن امتلاك الخط الممتد من البحر المتوسط إلى الكاب، وبمقابلة 404

ذلك توافق انكلترة على احتلال فرنسا للمغرب بحذافيره وتوابعه، وقبد كانت هذه السياسة التي اتفقت فرنسا وانكلترة عليهـا هي الأصل الأصيل في الحرب العامة ولولاها كان يبعد كثيرًا وقوع هذه المجزرة البشرية الكبرى، وذلك لأن المانيا وجدت فى عمل فرنسا وانكلترة هذا استخفافاً بها ، وجهالة لمكانها بين الدولالعظام وأخذت من ذلك الوقت تترصد الفرصة لاظهار ما في نفسها من عمل انكلترةوفرنسا وأبت أن تعترف لفرنسا بحق احتلال مراكش . وسيكون لهذه المسألة أدوار أخرى تمريها وتزيد العداوة بين المانيا وانكلترة إلى أن تنشب الحرب العامة ، لأنه عند ما اشتدت الأزمة بين فرنسا والمانيا من أجل استيلاء فرنسا على مراكش ؛ كان الفرنسيس سألوا الانكليز عما يكون من موقفهم في هذا الخلاف ؟ فأجابوهم بأت الأسطول الانكليزي حاضر للعمل في جانب فرنسا . فكان هذا الجواب هو أعظم عامل فى زرع المداوة بين الالمان والانكليز • فالحرب العامة إذاً و إن تعددت أسبابها فقد كان السبب الأقوى فى نشوبها انفاق الكاترة وفرنسا على تقسيم أفريقيةوانتهاء الأمر باحتلال فرنسا للمغرب بمساعدة انكاترة، فانكلترة من زمن قديم تريد أن تربط شرقى أفريقية بالهند، وتجعل منذلك مستعمرة واحدة، ولأجل تحقيق هذا المشروع توسلت بوسائل لاتحصى ، أولها القضاء على الدولة العثمانية حتى يتسنى لانكلترة وضع يدها على جزيرة العرب التي هي حائلة في الوسط بين أفريقية والهند ، الثاني القضاء على استقلال الدولة الايرانية ، وقد كانت انكلترة اتفقت سنة ١٩١١ ممالروسيا على اقتسام المملكة الفارسية فجملوها ثلاث مناطق ؛ الشمالية محت تصرف الروسيا ، والجنوبية تحت تصرف انكلترة ، والمتوسطة مستقلة إلى حد محدود تحت نفوذ الدولتين . وهكذا أصبح ممكنا أن تمد انكلترة خطا حديديا فىجنو بى فارس آتيامن الهند إلى المراق ، ثم تمدَّه في أراضي الدولة العُمَّانيـة من حدود فارس في أرض العراق

وفلسطين إلى مصر، وهكذا إلى رأس الرجاء الصالح، وتـكون جميع البـلدان التى ميمر بها هذا الخط من أملاك انكلترة خالصة لها. فما اكتفت انـكلترة بالاستيلاء (٢٣ ــ تعليقات)

على بلاد الهند التي فيها ٣٣٠ مليوناً من السكان ؛ بل حاولت أن تطفر من الهند إلى أفريقية ، وتجمل هاتين القارتين ؛ غربي آسيا ، وشرقي أفريقية قطعة واحدة ، لاينازعها فيها منازع . وكانُّها تريد أن تأخذ موثقاً على الدهر ، وتجمل الغلك الدوَّار يدور على محور إرادتها ، فجميع هـذه الأمم من هنود و إيرانيين وعرب ومصريين وأحباش وصوماليين وزنوج لم يوجدوا في نظر المكلترة ليكون لهم حرية فى أنفسهم ! و إنما أوجدهم الله ليكونوا رعايا لانكلترة حتى تكون لها الكبريا. في الأرض ، ولاجل إتمام تصورها هذا لزم لهاأن تسترضي فرنسا فتبيحها احتلال المغرب ، واسترضا إيطاليا فتتغق مع فرنسا و يسمحان لها باحتلال طرابلس الغرب ، فهل تمكنت ا لكاترة من تطبيق برنامجها الواسم هـذا ؟ الجواب إنها قد لقيت في تطبيقه ما لم نـكن تتوقعه بل ما لم يكن يخطر لها علىبال ! فأول خرق وقع في هذا البرنامج وقع من جهة فارس فان انكائرة كانت تقاسمت فارس هي والروسيا قبل الحرب العامة ، ثم جاءت الحرب العامة فكانت نتيجتها الظفر الأكبر لانكترة ، وكان من المعقول أن إيران بعد هذا الظفر تصبح ـ لاسيما المنطقة الجنو بية منها ـ مستعمرة ا نكليزية ، فكان الذي حصلهو عكس ذلك، ورجعت إيران فأخرجت الانكليز والروس من بلادها، ورجع خط الاتصال بين الهند ومصر منقطعاً .

وأما الخرق الثانى فى برنامج السلطنة البريطانية هذا فقد وقع من جهة بلاد العرب ، فقد كانت انكلترة تفكر بأنها إذاقضت على الدولة العثمانية كانتهي الوارثة لها في بلاد العرب فتتصرف بهذه البلاد كما تشاء ، والملك حسين بن على الذى زعت أنها حالفتهوا عترفت باستقلاله بدل قيامه على الأتراك ؟ إنما تجعل له الحكم فى الحرمين الشريغين فقط ، وهو مع ذلك سيكون مضطراً إلى قبول أية كلة تصدر منها . وأما نجد والعراق وفلسطين فهذه كانت فى نظر انكلترة مرشحة تكون من الستعمرات البريطانية ، فظهر لها بعد الحرب العامة و بعد ظفرها مع حلفائها أن العراق لا يوضى أن يكون من جلة مستعمرات انكلترة ، وما زال يتور حى ضطرات المراق لا يوضى أن يكون من جلة مستعمرات انكلترة ، وما زال يتور حى ضطرت المراق الا معراف والم يتقلاله ، وهي و إن كانت انفقت مع العواقيين على تأمين الواصلات الأمبراطور ية كما يقال ، فهذا التأمين للمواصلات ليس بسرمد ، كما أن نجداً مع توابعه الواصلة إلى الجوف ، و إلى قريات الملح على مقربة من شرق الأردن ؛ بتى مستقلا تمام الاستقلال ، يليه ملك عظيم الشأن هو «عبد العزيز بن سعود » وقد أوسع ملكه بالاستيلاء على الحجاز وصارت هناك دولة عربية مؤلفة من نجد والحجاز وعسير يسكنها زهاء خمسة ملايين من قبائل العرب المسلحة ، ولا يسهل على انكلترة أن تلعب بهاكما تشاء ، ولا أن تجعل فيها خطوط مواصلات . فلذلك كان هو هذا الخرق الثاني في البرنامج البريطاني .

ثم بينما هى تظن أنها قد تملكت مصر ولم يبق لها معارض فيها ولا فى السودان و بينما هى تقيم القيامة اليوم لأجل منع إيطالية ، من الاستيلا. على الحبشة حتى تؤمن السلطنة التى تحلم بها من البحر المتوسط إلى رأس الرجاء الصالح ؛ ظهر لها خرق ثالث فى هذا البرنامج ، وهو قيام المصريين عن بكرة أبيهم يبلغون انكلترة أن جميع ماطلاتها لن تفيدها شيئا فى حل الخلاف الذى بينها و بين مصر ، وهو الخلاف الذى يأبى المصريون أن يعرفوا له حلاً غير مؤسس على استقلال مصر التام ! . فهذه إذا تلائة خروق ؛ أولها إيرانى ، والثالى عر بى ، والثالث مصرى ، فى هذا البرنامج الواسع الذى حلمت به انكلترة ، والثالى عر بى ، والثالث مصرى ، فى هذا البرنامج الواسع أفقدها رشدها ، وجعلها تحاول تخليد حكمها على آفاق لا تغرب الشمس عنها . بل من قبلها سكرت أمم كثيرة بخمرة العز ! و بيما هى تظن أن لم يبق لها منازع فى الذى علمة المرت أمم كثيرة بخمرة العز ! و بيما هى تظن أن لم يبق لها منازع فى من قبلها سكرت أمم كثيرة بخمرة العز ! و بيما هى تظن أن لم يبق لها منازع فى الدنيا ؛ جاءتها الحوادث بما لم يكن فى حسبانها ، وخصرت ما كانت قد تظنيته م الدنيا ؟ ما من الم يمن فى حسبانها ، وخصرت ما كانت قد تظنيته م ملكت أيمانها الحرين فى حسبانها ، وخصرت ما كانت قد تظنيته م ونعود إلى إلى من الأمر من لم يكونوا لها على بال ولا بد أن يصدق فيها ونعود إلى غارة إيطاليا على طرابلس النرب فتول : إنها و إن كانت قد اعلتر ين ونعود إلى غارة إيطاليا على طرابلس النرب فتول : إنها و إن كانت قد اعتذرت

وتشوع إلى عارة إيشاني على عرب بن تقريقية ، ولم تبقيا لها شيئا غير طرابلس الغرب بكون الانــكايز والفرنسيس تقاسمتا أفريقية ، ولم تبقيا لها شيئا غير طرابلس الغرب فاضطرت إلىاحتلالها ؛ فانه لم يكن من ضمير حي ، ووجدان قوى ، ليقبل هذا التعليل و يجعله حجة ! ! . و إن كان مما لاشك فيه أن انــكاترة وفرنسا كانتا على وفاق مع

إيطاليا فى قضية طرابلس . ولذلك عند ما استغاثت تركيا بدول أور با جماء مما فملته إيطاليا أصمت انكلترة وفرنسا آذانهما عن سماع نداء تركيا !! وليتأمل المتأمل فى تلوّى السياسة ودناءة مباديها ، وذلك عند ما يرى أن اعتداء إيطاليا على طرابلس لم تقابله انكلترة بأدنى كلة استنكار ، على حين أمها اليوم تحشد انكلترة ١٨٠ بارجة حربية ، وتجمع كلة خمسين دولة من أعضاء جمعية الأمم على مقاطعة إيطاليا التجارية بحجة أن إيطاليا شدّت الغارة على الحبشة ظلماً وعدوانا ،كأن الغارة على طرابلس لم تكن ظلماً وعدوانا ! يحللونه عاما و يحرّمونه عاما ، و يفضحون أنفسهم أمام التاريخ ولا يبالون بما يقال عنهم

أرسلت إيطاليا في ٢٩ سبتمبر سنة ١٩١١ أسطولا عظما إلى مرسى طرابلس فأنذر البلدة بالضرب إن لم تستسلم له ، فأبت البلدة الخضوع فبدأ يرميها بالقنابر وما زال يرميها حقى تمكن من احتلالها في ٧ أكتو بر ولم يكن فيها قوة من الجيش التركي النظامي غير ألفين إلى ثلاثة آلاف عسكري ، لم يكن لها قِبَل بتجر يدة إيطاليا لافى العدد ولا فى العتاد ، و إنما كان الأهالى العرب هم الذين تولوا كبر المقاومة . و بعد أن نزل الطليان بساحة طرابلس حاول المرب أن يردوا العسكر الايطالى إلى البحر، فاقتتل الفريقان من ٢٣ أكتو بر إلى ٢٦ منه بشدة نادرة المثال ، وكاد العرب يقلمون الطليان من طرابلس ، ولولا امتناع الطليان بقلاع طرابلس لأخرجوهم منها ولكنهم امتنعوا ريثما تكاملت جموعهم بوصول الامدادات من البحر، وردّوا العرب إلى الورا. بعد أن لحقت بالطليان خسائر جسيمة . ومن شدة مالحق بهم من الخسائر ارتكبوا فظائم لانزال وصمة عار عليهم في التاريخ ، وذلك في حادثة المنشية التي ذبحوا فيها الأهالى ولم يستثنوا أحداً ولا النساء ولا الأطغال!! ونشرت ذلك الصحف الأوربية \_ حتى الصحف المعادية منها للاسلام \_ فانكفأ الطراباسيون إلى « واحة عين زارة » فتقدم الطليان بقوة كبيرة وأخرجوهم منها ، فانكفأوا إلى « غريان » وصاروا يناوشون الطليان القتال بينها و بين مدينة طرابلس . وقد طرح مبموثو طرابلس قضية بلادهم فى مجلس الامة العثمانية ، فحصلت المناقشات فيهافتبين من إهمال الحكوما

العُمانية في ظل الدستور والحرية مالم يكن معهوداً في زمن السلطان عبد الحميد الذي رموه بكل سو. . فمن جملة ذلك أن حامية طرابلس كان ينبغي أن تكون بحسب النظام ١٧ تابوراً من المشاة و١٠ كواكب من الفرسان ، وست بطار يات من مدافع الصحراء، والحال أنه لم يوجد في كل طرابلس إلا أربعة آلاف جندى نظامى لايزيدون، وأنه كان أهالى طرابلس قد اقترحوا التجنيد من تلقاء أنفسهم، وقرر المجلس في السنة السابقة النفقات المالية لذلك ، وعند ماحضر الشبان للتجنَّد وكانوا ستة عشر ألفاً لم تقبل القيادة منهم إلا ثلاثة آلاف وأر بعائة . وكان يوجد في طرابلس أربعون ألف بندقية من نوع مرتينى ونوع شنَّيْدَر ، فاسترجمتها الحكومة إلى الأستانة على وعد أن ترسل بدلا عنها أر بعين ألف بندقية موزر ، فنسيت الحكومة هذا الوعد ولم ترسل شيئًا ، وتبين أن المشير ابراهيم باشا الذي كان واليًّا لطراباس قبل ذلك بسنوات اقترح تأسيس معمل سلاح وقراطيس للبنادق فى نغس طراباس وكتب إلى الباب العالى بأن أهالى طراباس أشداء ذوو بصائرفي الحروب إذا أغارت عليهم دولة أجنبية يقدرون أن يدفعوها عن بلادهم ، بشرط أن يكون عندهم الأعتدة والأسلحة الـكافية ، ولماكان لايوجد عند الدولة قوة بحرية تؤمن إيصال الأسلحة إلى طرابلس فما إذا أغارت على هذا القطر دولة كدولة إيطاليا، فانه يجب إرسال كمية وافرة من الأسلحة إلى تُـكن طرابلس ، وتأسيس معمل للسلاح أو للرصاص بالأقل في نفس طرابلس ، بحيث يكون في أيدى الأهالي عدة كافية يدافدون بها عن أنفسهم عند الحاجة ، فهذا الاقتراح أهمله الباب العالى ولم ينظر فيه برغم النُّـذُر الكثيرة التي كان يتلو بمصها بمضا بأن إيطاليا تتأهب من زمن طويل للاغارة على طرابلس و برقة .

بل حدثنى من أتق بهمنزعماء الطرابلسيين ، ومنهم كبيرهمالسيدأ حمد الشريف السنوسى رحمه الله بأن الدولة فى زمن السلطان عبد الحميـ كانت ترغب فى تجريد أهالى طرابلس من السلاح ، وتكبس الزوايا السنوسية التى تظن فيها وجود أسلحة وأن انتقال السيد المهدى السنوسى من واحة جغبوب إلى واحة الكفرة علىمسافة ٢ ۳۵۸ تعلیقات الامیر شکیب علی ابن خلدون

مرحلة من بنغازى إلى الجنوب كان أصل السبب فيه اعتقاد المهدى السنوسي أن هذا القطر سيتعرض في يوم من الأيام لاحتلال إيطاليا ، وأنه سيحتاج الاهالي إلى السلاح حما ، والحال أن الدولة العمانية \_ بعماية قلب غير مفهومة \_كانت تحاول تجريد الأهالي من أسلحتهم ، ولا تريد أن تدرك أن هذا القطر دون غيره هو تحت خطر غارة أجنبية لا تقدر الدولة أن تدفعها إلا إذا كان الاهالي متسلحين . فالسيد المهدى السنوسي رضي الله عنه كان يرى ضرورة التسليح في وجه الأجانب ، ولكنه لم يكن يريد أن يخاصِم الحكومة العثمانية التي كانت ضد هذا الأمر ، فأوغل في الصحراء وسكن في الكفرة بميداً عن الحكومة، وذلك حيث يمكنه أن يتسلّح هو ومن معه، وأن يستقلّ بآرائه . ولما ذهبت أنا إلىبرقة لأجلالجهاد بعد الغارة الايطالية ببضعة أشهر ؛ سمعت آن متصرف بنغازی کان قبال حرب طرابلس بشهرین یکبس زاویة من زوایا السنوسيين اسمها زاوية القطفية بْتهمة أنه مخبأ فيها سلاح . ﴿ إِنَّهَا لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التيفى الصدور ) ولما اجتمعت بأنور رحمه الله بمعسكر عيدمنصور فوق درنه ، حيث أقمت ثمانية أشهر مجاهداً .كنت أنحدث اليــه بما في نفسي من تقصيرات الدولة الفظيمة بحق طرابلس ، وكان يوافق على ذلك كله ولا يجـد ءن إهمالها عذراً .

ثم إنه كان تقرر لدى الدولة تعليم أهالى طرابلس الحركات العسكرية ، وأن هذا القرار أيضاً قد أهملته الحكومة ، ولهذا طلب مجلس الأمة محاكمة حتى باشا وزملائه الوزراء لأجل ما ارتكبوه من هذه الاهمالات كلما ، فلم ينفذا القرار بسبب أن بعض الوزراء كانوا من أركان الاتحاد والترقى ، فكيف يمكن الجعية أن توافق على إدانتهم ومحاكمتهم ؟ فبتى هذا القرار من المجلس حبراً على ورق .

وكان الصدر الأعظم سعيد باشا قد جنح إلى الصلح ، لأن إيطاليا كانت قد احتات رودوس والجزائر التي تجاورها ، وكان البحر في يدها ، ولم يكن الأسطول العثماني كفؤاً للاسطول الايطالي · فـكان الصدر يرى وجوب الصلح على شرط إبقاء السيادة العثمانية على طرابلس ولو بالامم ، وحفظ حقوق الخلافة الاسلامية ، وكانت 409

هذه سياسة دفع الضرر الأشد بالضرر الأخف ، إلا أن الرأى العام الاسلامي كان ضد التساهل في قضية طرابلس ، لا سما عند ما رأى المسلمون أن عرب طرابلس لبوا داعي الجهاد بشكل لم يكن منتظراً ، ووقفوا في وجه إيطاليا وقفة كان الأور بيون أنفسهم لا يصدقونها لولم يروها بأعينهم ! . فايطاليا كانت تظن بحسب المعلومات التي عندها عن ضعف الحامية العثمانية في طرابلس ؛ أنها تستولى على هذا القطر في مدة لا تتجاوز ٩٥ يوماً ، وهي لاتشك فيذلك ، ولما سمع اللورد كتشنر بظن إبطالياهذا \_ وهو القائد المحنك المشهور \_ وكان يومنذ المندوب السامي البر يطانى في مصر قال : إني أرى الطليان مفرطين في التفاؤل، وإن تجر بتى الطويلة في حروب أفريقية تجعلني أخطِّي. هذا الرأى وأقول : إناحتلال إيطاليا لطرابلس الغرب و برقة قد يستغرق ثلاثة أشهر . . . فهذه الثلاثة الأشهر التي ضربها أمداً اللورد كتشنر القائد الانكليزي الكبير ، المنجَّد في حروب العالم الاسلامى، والخسة عشر يوماً التي ضربتها إيطاليا أمداً لتمام الاستيلاء على طرابلس ؛ كانت لدى الفعل عشرين سنة تامة ، وما انتهت إلابأسر الشهيد عمر المختار وشنق الطليان إياه وذلك سنة ١٩٣١ ولوكان أهالى طرابلس يملكون ما فيه بلغة من العتاد والذخيرة لُـكانوا إلى اليوم حامين الساحتهم . فايطاليا بعد غارتها على طراباس بشهرين أو ثلاثة أوصلت جيش الاحتلال هناك إلى مئة الف عسكرى ، ولكنها لم تقدر أن تتقدم إلى الأمام شبراً واحداً ، بل كان جيشها في نفس مدينة طراباس ، وفي بلدة خُمُس، وفى مدينة بنغازى التي لم تقدر العساكر الايطالية أن تنزل فيها إلا بعد معركة استمرت ثلاثين ساعة ، وجرى فيها من الوقائع ما تشيب له ذوائب الاطفال واحتل الطايان أيضاً بلدة درنة على البحر فى ذيل الجبل الأخضر ، وموقع طبرق من البطنان ، أى أنهم لم يكونوا داسوا من أرض طراباس سوى هذه المدن الاربع ، بينما لهم هناك مائة الف عسكري تمدها البوارج الحربية من البحر ! ! وكان أنو ر ملحقاً عسكرياً بسفارة الدولة في برلين ، وكان على فتحي ملحقاً

عسكرياً بسفارة الدولة فى باريز ، فحف أنور من براين إلى الاستانة يقصد الجهاد فى طراباس ، ولما أبدى اقتراحه وجوب تسفير جانب من الضباط إلى طراباس لم يعتقد

أحد فى الاستانة بأن ذلك يؤدى إلى فائدة عملية ، ولما استأذن لنفسه فى الذهاب إلى طرابلس قال له محمود شوكت باشا ناظر الحربية : لا أرى فائدة من سفرك ، ور بما يقتلك العرب فى الطريق لأن الطليان يقدرون أن يرشوهم بالمال فيغتالوك ؟ ! فقال له أنور : لقد أهملنا طرابلس إهالا فظيماً ضاقت فيه فسحة العذر ، فيجب علينا أن نموتض تفريطنا فى حقها ، وأن نبذل كل مانستطيمه فى سبيل الدفاع عنها ، و إذا كان العرب يقتلو ننا فى الطريق فيكون الذنب ذنبهم ، ونمود نحن ممذورين . قال لى هذا أنور من فمه فى ممسكر درنه ، وقد وقعت بينى و بينه مودة أكيدة ، وخلطة ارتفع فيها التكليف بيننا ، واستمرت هذه الحجب قل يقال ١٩ إلى أن استشهد رحمه الله فى أرض بخارى فى محار بته للروس البلاشفة سنة ١٩٦٢. ولما رأت الدولة إصرار أنور على الجهاد بنفسه فى طرابلس ؛ أدّت إليه خسة آلاف جنيه لاغير لاعتقادها عقم حركته هذه ، فذهب وممه عدة ضباط مرّوا من مصر متنكرين ، وكان مصطنى كال من جلة هؤلاه الضباط .

ولم يصلوا إلى السلّوم حتى وافتهم الأخبار بأن قبيلة من العرب يقال لها الشلاوية وهي من القبائل الصغرى أوقموا بتابورين من الطليان وردوهم مدحورين إلى درنة وغنموا منها أسلابا كثيرة . فاشتد بهذا الخبر عزم أنور ، وأغذاً السير ، فأول مالاقى زعماء العرب ومشايخ الزوايا السنوسية فى زاوية مرطوبة ، وكان العرب ناقمين على الدولة إهمالما أمر طرابلس ، ذاكرين تلك الحاقة التى كانت تظهر من عمالها فى تجريدهم من سلاحهم ، فقالوا لأنور : إننا لا تمشى ولا نقاتل حتى تأتينا بالأسلحة والذخائر الكافية و بالمدافع . فأجابهم بأنه سيأتى بكل ذلك ، وكان مقصده بهذا الوعد الفارغ يائارة حماستهم حتى ينغمسوا فى الحرب ، وإلا فهو كان يعلم صعوبة تهريب السلاح إلى طرابلس و برقة ، فان الأسطول الايطالى كان مراقباً السواحل مراقبة شديدة من محول البواخر المديدة التي أصلاحة إلى المحمدين إلا في المواحل مراقبة مديدة من محول البواخر المديدة التي أرسلتها الدولة لم يصل إلا حرى أحداهم ممكنت من التفريغ فى سواحل برقة ، والأخرى تمكنت من التفريغ في ساحل طرابلس لأول هذه الحرب .

وقد كان من المكن تهريب السلاح بواسطة سواحل مصر لولا أن الانكليز شد دوا المراقبة إلى الدرجة القصوى بواسطة مصلحة خفر السواحل المصرية ، فلم تتمكن الدولة من تهريب بندقية واحدة بواسطة سواحل مصر . ولما كنت ُ قد أقمت فى معسكر عين منصور عدة أشهر ؛ فقد علمت أن السلاح الذى كان يقاتل به العرب هناك قليل منه كان من بقايا سلاح الدولة ، ومنه قسم من السلاح اليونانى المهرّب الذى يقال له « غراه » والأكثركان من البنادق الطليانية التى كان العرب في منهومها في أثناء الوقائع .

وقد أعجب العرب بحمية أنور وبسالته فأحبوه حباً جماً ، ولما وصلت إلى هناك وجدت فى مخيم عين منصور من الجبل الأخضر على مسافة ساعتين من درنه إلى الجنوب سبعة أو ثمانية آلاف مقاتل من العرب من قبيلة العبيدات ، وقبيلة البراعصة وقبيلة الحاسة ، وبينهم المشايخ السنوسية لزوايا الجبل الأخضر ، مثل سيدى محدالعالى النمارى شيخ الزاوية البيضاء ، وسيدى محمد الدردفى شيخ زاوية شحّات ، وسيدى محمد الغزالى شيخ زاوية ترت ، وغيرهم من أشياخ السنوسية .

وكان مع أنور بضعة عشر ضابطاً من الأتراك ، منهم مصطفى كمال رئيس جهورية تركيا اليوم ، و بضعة عشر ضابطاً آخرون من أبنا، العرب . ولما مررت بطبرق كان الطليان احتلوها ، ولكنهم بنوا استحكاماً بقرب البحر امتنموا من ورائه فلم يكونوا يقدرون أن يخرجوا منه ، وكان هناك أمامهم معسكر للعرب قائد ُه أدهم باشا الحلبي ، ولا يزيد عدد المقاتلين فيه على ألفين ، و بينه و بين معسكر الطليان فى طبرق ساعة ونصف ، وكان عمدة المقاتلين للطليان في معسكر طبرق قبيلة يقال لها عائلة مريم من العبيدات ، وكان لها زعيم يقال له الشيخ المبرى قتُتل فى الجهاد ، وكان القاعون بالجهاد فى برقة هم السادة السنوسية تحت رئاسة السيد احد الشريف الذي المتنفر القبائل كلها فانضوت تحت علم السنومي ، وانقادت إلى الضباط المهانيين تحت

رئاسة أنور القائد العام ، فكان معسكر صغير فى طبرق أمام الحامية الطليانية الى نزلت فى ذلك المرسى ، ومعسكر ثان فى عين منصور تحت قيادة أنور بنفسه وهو يقابل الطليان الذين فى درنة ، وكان عدد الطليان عشرين ألف مقاتل ، ولكنهم كانوا لا يقدرون على الخروج ، وكلما خرجوا ردهم العرب إلى حيث كانوا ، وقد بنوا استحكامات حول درنة يعتصمون بها إذا هاجمهم العرب الى البلدة ، ولكن مهاجة كهذه كان ينبغى لها مدافع ، ولم يكن فى معسكر أنور إلا مدفعان صغيران لا مغير . وكانت مدافع الطيان من أضخم المدافع ، وكانوا يقذفون علينا بالشرانبل بدون

وعلف مساح المحليين من مسام مساح بالوعار بيساوي عليه بالملوس بالري انقطاع ، وأظن أنه لولا الدافع الكبيرة ما استطاع الطليان الثبات في درنة نفسها .

وأما المعسكر الثالث فى برقة فـكان فى بنغازى تحت قيادة عزيز بك المصرى وكانت فيه قبائل المواقير ، والمغار بة ، والدرسة ، والمُرُفا ، والمبيد ، وفيه من زعماء السنوسية سيدى عمران السكورى ، وسيدى محمد بن عبد المولى ، وجم غفير معهما وكان المعسكر العربى مخيا فى سهل يبعد ساعتين عن بنغازى إلى الجنوب ، وكنانخمن عدده بأر بعين ألف مقاتل كلها تحت المضارب . وقد وقعت سواء فى درنة أو فى بنغازى وقائع فى غاية الشدة ، وخسر الطليان فيها ألوفا مؤلفة من الجنود ، وما الطليان أن يخرجوا مسافة شبر واحد إلا ردهم العرب إلى المدن فاعتصموا بها تمدّهم بوارجهم من البحر .

وقد ذكرت هذه الحوادث فى حواشى « حاضر العالم الاسلامى » فى مبحث خاص بطرابلس الغرب أوسع من هذا . و بقيت هذه الحالة كما نحن واصفوها إلى أن نشبت الحرب البلقانية ، وهى التى هجمت فيها دول البلقان مجتمعة بسياسة قيصر الروسيا على تركيا مفاجأة ، فتغلبت عليها فبعثوا من الأستانة إلى أنور يستقدمونه إلى الأستانة بالحاح شديد ، فاضطر إلى ترك القيادة كارها ، وعاد إلى استانبول وخاض فى حرب البلقان ، ولكن بعد أن كانت دارت الدائرة على الدولة . وكان لأنور بلاء حسن بمعية القائد احمد عزّت باشا الأرناؤوطى عند ما استرجع الأتراك ولاية أدرنة و بعد رجوع أنور إلى الأستانة صارت قيادة المجاهدين فى بد عز بن المصرى فبقى يقاوم الطليان مدة من الزمن لكنه اختلف مع السنوسية اختلافاشديداً ، وكانت إيطاليا قد اتفقت مع عباس حلمى خديوى مصر لذلك العهد ، وذلك على أنه يبذل جهده فى تسكين حركة المقاومة فاقتنع بذلك ، وأرسل وفوداً إلى السنوسية ينصحهم بترك الجهاد فلم يقبلوا كلامه . وحدثنى السيد احمد الشريف أنه عند ما جاءه رسول الحديوى آخر مرة قال له : كنا نتلقاك بالاكرام والاحترام مراعاة للذى أرسلك و إن كنا لم نستطع إجابة طلبه ، ولكن بعد أن تكرر قدومك علينا بالطلب نفسه فاننا مضطرون أن ننذرك بأنك إذا جئت بعد هذه المرة من قبل سمو الحديوى تنصح لنا بترك الجهاد فليس لك عندنا أمان على نفسك.

ولما قطع الخديوى أمله من السنوسية استقدم عزيز بك المصري إلى مصر وكانت الدولة قد عقدت مماهدة الصلح مع إيطاليا وأمرتءزيز بك على باخلا. برقة فجاء ومعه أر بعمائة جندى هم بقية العسكر العثمانى الذىكان فى برقة ، والتمس السنوسية من عزيز بك أن يترك لهم الأسلحة والأعتدة التي كانت في يد العسكر ، فاحتج بعدم إمكانه ذلك لأن الدولة كانت صالحت إيطاليا على طرابلس بعد أن هاجمتها الدول البلقانية ، ومن أجل ذلك لا يقدر هو أن يسحب المسكر إلا بسلاحه ، فحصل بينه و بين العرب من أجل قضية السلاح هذه معركة في سهل « دَ فْنَة » من البطمان غير بعيد عن السلُّوم ، قُتُل فيها من العسكر بضعة عشر رجلا ، ومن العرب زيادة على ستين فتكاثرت المرب واستصرخ بعضهم بعضا وأحاطوا بالعسكر ومنعوه من المسير وكان مرادهم إصلاء عزيز بك والجند الذى معه معركة لم تـكن تنتهى إلاّ بفنا. الأر بعائة جندى ، وعدد كبير من العرب المهاجين، فوصل الخبر إلى السيد أحمد الشريف بمكانه من الجبل الأخضر ، فأرسل السيد عمر المختار الشهيد المشهور يأمر العرب بالانصراف ، وترك عزيز بك المصرى بعسكره بسير إلى جهة مصر ، وكانت المسافة بين مكان السيد السنوسي ومكان عز يز بك مسيرة أر بعة أيام ، فقطمها الشيخ عمر المختار فىأر بع وعشر ين ساعة ، ولما وصل وجد العرب كلها تجمعت وقد أحاطت بعزيز بك وعسكره تريد الأخذ بالثأر ، فأباغ عمر المختار قبائل العربأمر السيد أحمد

الشريف وقال لهم : مهما كان قد حصل فانه لايليق بنا أن تكون نهاية مساعدة الدولة لنا فى هذه الحرب أن نفتك بعسا كرها لأجل مسألة سلاح ، وهم مجاهدون ومسلمون مثلنا . وهكذا ألتى عمر المختار السلام بين الفريقين ، ومضي عزيز بك بعسكره إلى مصر وقد ترك السلاح للعرب

ولا بد من التنويه بالمقام المحمود الذي كان لأهل مصر في هذا الجهاد ، فان هجوم الطليان على طرابلس وقع بغتة ، لها مضت أيام حتى بدأوا بالتغاوض مع العرب واستجلبوا أناساً منهم إلى جهتهم لأن الطرابلسيين رأوا أن الدولة لم ترسل قوة تدافع بها عن بلادها ، ووجدوا القوة التى لها من قبل فى طرابلس تكاد تكون عدماً ، فانقطمت آمالهم من إمكان الجهاد . و بينما هم فى منتهى الانكسار إذ وصلت اليهم قوافل من مصر موقرة أرزاقاً يتلو بمضهابعضا ، فكانوا كالأ رض الميتة التى أصابهاوا بل فاهترت موربت وأنبتت من كل زوج بهيج ، ومن ذلك الوقت بدأوا بالجهاد المظلم ، وعلموا أن المسلمين من ورائهم ظهير ، ثم لم يلبث أنور أن وصل فازدادت بذلك ثقتهم واشتدت حاستهم ، وكان منهم هذا الجهاد الذى استمر عشرين سنة . على أنه لو لا دعوة السيد احمد الشريف هذه القبائل إلى الجهاد ما كان مجى ، أنور من الأستانة ولاكانت جمية الاعانة المصرية التي ترأسها الامير عمر طوسون ليتمكنوا من تأسيس هذا الجهاد المبين على هذا الاساس المتين ، الذي أذن للمرب بأن يصد واد دولة عظيمة هذا الجهاد المبين على هذا الاساس المتين ، الذي أدن للمرب بأن يصد وادة عظيمة من الميس

وأما من جهة غربى طرابلس فقد كان الجهاد لايختلف فى شى، عما كان فى جهة برقة ، واجتمعت هناك الـكلمة على الحرب دفاعاً عن الوطن ، والتفوا حول نشأت بك قائد الجند العثمانى الذى جاءه فتحى بك الملحق العسكرى العثمانى فى سفارة الدولة فى باريز ، وصارهو رئيس أركان الحرب ، وانضم إليهم رجالات طرابلس مثل الشيخ سليمان البارونى زعيم الأباضية ، وآل سيف النصر ، والمحاميد ، وأهالى مصراته وترهونه ، وزليطن ، وأرفلة ، وغيرهم . وكان للدولة ممسكر أمام طراباس ، ومسكر آخر أمام خُس ، وكان فى المعسكر الأول نشأت بك ، وفتحى بك ، وفي العسكر الثانى خليل بك خال أنور باشا ، ونورى بك أخوه . وكانت الحالة هناك كما كانت فى برقة تماماً ، أى أن المجاهدين كانوا يصدون الطليان عن الخروج من طرابلس وخمس ، و بتى هذا الأمر إلى أن نشبت الحرب البلقانية وصالحت الدولة إيطاليا على طرابلس، فانفضت هذه الجوع ، وركب نشأت بك وفتحى بك ببقية العساكر إلى الأستانة ، وكما أن المصريين قاموا بالواجب تحت رئاسة الامير عمر طوسون من إمداد مجاهدي برقة ؟ فإن التونسيين قاموا أيضاً بمثل ذلك من إمداد مجاهدى طرابلس وكلٌّ من الفريقين أنفق بدون حساب ، وتجلّى هناك تعاون المسلمين بما يسر الخواطر و يحقق قوله تعالى ( إنما المؤمنون إخوة ) .

وأحزَّر أن المصريين أمدوا مجاهدي برقة بمبلغ لا يقل عن ما تي الف جنيه نقدا عدا قيمة الاقوات والارزاق التي كانت قوافلها متصله يلاقى بعضها بعضاً بين غاد ورائح ، وقادم وقافل ، فهذه لا أعلم حسابها ، وعدا ثلاث بعثات أرسلها الهلال الاحمر المصرى ، وقام فيها بمساعدات كبيرة . وكان للدولة العُمانية أيضاً بمثاث هلال أحمر متعددةوجاءت بعثة هلال أحمر أيضاً من قبل أهالى مَنسْتر في الرومللي ، وعداما كان من ممالجة الجرحي فقد وجدت هذه البعثات الصحية أن الاهالي كانوا مصابين بأمراض مزمنة ، وأو بثة مستحكمة ، لا سما مرض الزهري المنتشر . فأخذت هـذه البعثات بمؤاساتهم بعد أن كانوا لا يعرفون شيئاً من أمر العلاج والوقاية ، فاستفاد الاهلون كثيرا فى صحتهم ، لا سيا عرب الجبل الأخضر . ولولا أن نشبت الحرب البلغانية والتزم المصريون تحويل إمداداتهم إلى جهة الأستانة ؛ لـكان الجهاد فى القطر الطرابلسي بقى على حاله ، وكان الطليان لايقدرون أن يبر حوامرا كزهم ورا استحكاماتهم ولكن الحرب البلقانية شغلت المسلمين عن حرب طرابلس ، وانصرفوا عن المهم إلى الأهم ، وأخذت لجنة الاعانة تحت رئاسة الأمير عمر طوسون «أمين الأمة» ترسل الاعانات إلى الدولة، وأراد الأمير عمر أن يبعث أيضا مابقى من الاعانة الطرابلسية إلى الأستانة فكتبت إليه حيننذ أرجوه أن يبقى إعانة طرابلس لطراباس لأنها في الحرب البلقانية لا يكون لها غناء ذو بال ، وأما في طرابلس فانها تسد أرماق المجاهدين

الدين كانوا يجاهدون مكتفين بالقوت الضرورى ، فقد كان الواحد منهم يعيش بقرش ونصف فى اليوم ·

ولما طال القتال فى طرابلس على غير نتيجة لايطاليا؛ أخذت هذه تفكر فى اشعال الحرب على تركيا فى أمكنة أخرى ، فأما الدردنيل فـكانت الدولة قد بادرت بتحكيمه ووضعت فيه أر بعين ألف عسكرى فلم يجرأ الاسطول الطليانى أن يقتحمه حذراً من الدمار ، ولـكنه احتل موقعاً من جزيرة لمنى .

ثم ذهب فدمر نسافتين من الاسطول المثماني كانتا في بيروت ، ولما لم يجد الطليان فائدة من هذه النهو يلات أجموا احتلال جزيرة رودوس و بتى مع ذلك المثمانيين مصممين على القتال ، وكنان فريق من الترك يود في الباطن مصالحة إيطاليا على طرابلس تخلصاً من الأخطار التي كان يخشى منها على الدولة باستمرارا لحرب ، إلا أنهم خافوا هيجان العرب والعالم الاسلامى فيا إذا تخلوا عن طرابلس ، ولم يكن مساعداً لايطاليا يومئذ حسب زعم الطليان سوى الخديوى بالسبب الذى تقدم ذكره مساعداً لايطاليا يومئذ حسب زعم الطليان سوى الخديوى بالسبب الذى تقدم ذكره وقد أشار إلى ذلك جيولتتى رئيس نظار إيطاليا السابق ، وذلك فى مذكراته المطبوعة طرابلس إلى آخرها مساعداً لايطاليا عا أمكنه من الوسائل ، بحجة أن جده اسماعيل باشا عند ماخلع من إمارة مصر وسكن فى نابولى أحسنت الحكومة الايطالية معاملته! ولما اطلع الأنراك على هذا الكتاب بعد الحرب العامة ، وكان جيولتى نشره قبل طرابلس الم تراك على هذا الكتاب بعد الحرب العامة ، وكان جيولتى نشره قبل ولما أطلع الأنراك على هذا الكتاب بعد الحرب العامة ، وكان جيولتى نشره قبل

فالدولة كانت إذاً لا تجرأ على التخلى عن طرابلس حتى بعد احتلال رودوس وكان الطليان أصبحوا فى حيص بيص من تمادى هذه الحرب التى كلفتهم مبالغ طائلة من المال « منذ عشر سنوات كانت ايطاليا أحصت خسائرها المالية على طرابلس بثلاثمانة مليون من الجنيهات » وعشرات ألوف من الرجال ، فحدثتها نفسها أخيراً باحتلال بلاد الرومللى ، وكان هذا مما يغيظ البلقانيين الطامحين إلى ميراثها من تركيا وكانت الروسيا قد بدأت بسياسة التأليف بين البلغار والسربواليونان ، حتى يهاجموا الدولة المثمانية يداً واحدة ، فوجدت إيطاليا فى احتلال الرومللى سبباً للتنازع بينهاو بين البلقانيين ، فتوقفت عن ذلك وربما تكون إيطاليا كلفت الروسيا اتخاذ سياسة ضغط على الباب العالى حتى يرضى بالتخلى عن طرابلس .

فأخذت الروسيا تفاوض الدول العظام فى التوسط لدى الباب العالى فى هذا الأمر ، وأخيرا انفقوا جميعاً على تقديم مذكرة إلى تركيا ينصحون لها فيها بوضع حد لهذا الخلاف ، فأجابت تركيا أن الصلح الوحيد الذى يمكنها أن ترضى به هو إلغاء قرار مجلس نواب إيطاليا استلحاق طرابلس الغرب ، وسحب جميع العساكر الطليانية من ذلك القطر ، و إلا فهى تقاتل إلى ما شاء الله قتال المظلوم المتدى عليه ! و بيما من ذلك القطر ، و إلا فهى تقاتل إلى ما شاء الله قتال المظلوم المتدى عليه ا و بيما تركيا على أشد ما يمكن من العزم للدفاع عن طرابلس لما شاهدته من بأس الطرابلسيين وشدة بلائهم فى هذه الحرب ، ولكومها لم تكن تتكلف عليهم فى الشهر الواحد أكثر من مئة ألف جنيه ؛ إذ راعها اتحاد الدول البلقانية الأر بع؟اليونان ، والبلغار ، والسرب والجبل الأسود ، وتحفزهم للرحف عليها فعند ذلك أجمت الصلح مع إيطاليا مكرهة.

وكان أنور لا يزال فى الجبل الأخضر ، ووصل إلينا الخبر ومحن هناك . فعلمت أن الدولة لا تقدر أن تكافح البلقانيين جميعاً ومعهم إيطاليا . وفكرت أنه يمكنها إذا أكرهت على الصلح مع إيطاليا أن تستمر على إمداد الطرابلسيين سراً بواسطة مصر ، و يمكنها أيضاً أن تسحب عسكرها النظامى الباقى فى طرابلس بدون أن يُحدث ذلك فتوراً فى الدفاع . فبعد أن وقعت مذاكرات بينى و بين السنوسيين من أعوان السيد أحمد الشريف لأنه كان وقتئذ لم يزل فى الكفرة ، برحت الجبل الأخضر قادماً إلى مصر ومنها قصدت إلى الأستانة ، فوجدت الحرب البلقانية على وشك الانفجار وكان الصدر الأعظم حينئذ مختار باشا الغازى ، ولكن السياسة كان أكثرها فى يد وكان الصدر الأعظم حينئذ مختار باشا الغازى ، ولكن السياسة كان أكثرها فى يد إلى معر ومنها وضحت لم محاذير التخلى عن طرابلس، فقال لى كامل باشابالحرف : إنها لانقدر أن محارب أربع دول البلقان ، ونستمر على محار بقد دولة عظيمة كايطالية .

فينت له أن استمرار الدفاع عن طرابلس ممكن بدون تكليف الدولة مؤونة شاقة لأن المجاهدين هناك إذا كفلت لهم الدولة والعالم الاسلامى قوتهم الضرورى فامهم يقدرون أن يصدُّوا الطليان عن التقدم ، وليس المقصد من مسعانا سوى إقناع الدولة بأنها إن أكرهت على الصلح لا تتخلى عن إمداد الطرابلسيين بواسطة مصر . فهذا الوأى لم يرفضه كامل باشا ، وكذلك أكّد لى جمال الدين أفندى شيخ الاسلام بأن الدولة لن تهمل أهل طرابلس ، ولكنها مضطرة الآن أن تكف عن حرب إيطاليا حتى تكون انتهت من الحرب البلقانية .

و بالاختصار أرسلت الدولة نابى بك ، وفخر الدين بك إلى سو يسرة حيث اجتمعا مع برتوليمى وفولبى معتمدى إيطاليا و باشرا مذاكرات الصلح ، وانتهى الأمر بأن الدولة تترك سيادتها على طرابلس لأهاليها ، وتنصح لهم بالائتلاف مع إيطاليا ، وأن إيطاليا تعفو عن جميع الذين قاوموها فى طرابلس من الأهالى ، والعساكر التى للدولة فى طرابلس يخرجون منها ، كما أن العساكر الإيطالية تجلو أيضاً عن رودوس ، وجزر الأرخبيل التى احتلتها .

وكان أيضاً من جملة الشروط أن تبقى طرابلس مرتبطة بالدولة من الجهة الدينية فالسلطان يبقى هو الخليفة الأعظم فى نظر الطرابلسيين ، و يدعى له على المنابر ، و يكون للسلطان وكيل فى طرابلس يقال له نائب السلطان ، وقد تعين بعد الاتفاق شمس الدين باشا لهذا المنصب ، ومعه يوسف بك شتوان مستشاراً .

وكانت و زارة سعيد باشا قد شعرت بأن الحجلس لا يمشى معها فى قضية الصلح مع إيطاليا ، لا سيا جد أن جاء يوسف بك شتوان وخطب فى مجلس المعوثين خطاباً مآله أن الحالة الحربية هى فى طرابلس مرضية جداً لا تؤذن بأدنى خطر ، وأنه لاخوف على الدولة الا من الشقاق الداخلى ، فتحمس المعوثون وآلوا بعدم الموافقة على الصلح وكان الصدر الأعظم بدأ يشمر بقرب الحرب البلقانية ، ويرى أنه لابد من عقد الصلح مع أيطاليا ، وكان المجلس لا يزال فى شقاق بعيد بين الأحزاب ، فأقنع سعيد باشا السلطان بحل سجاس المعوثين حتى يتستى للحكومة أن تمضى فى حياستها ، وكان للسلطان حق في حل مجلس النواب بموافقة مجلس الأعيان على شرط مباشرة الانتخابات لانعقاد المجلس الجديد ، فصدر الأمر محل المجلس وانتُخب مجلس جديد ، وما كاد ينعقد المجلس حتى جاءت الأخبار بأن الارناؤ وط استأنفوا الثورة ، واتفقوا هذه المرة مسلمين وكاثوليكيين وأرثوذ كسيين يداً واحدة فى وجه الدولة ، وعلى رأسهم اسماعيل بك مبعوث برات ، ونجيب دراغه مبعوث درشتنه ، و بصرى بك مبعوث دبره وحسن بك ، ويحي بك ، وغيرهم . وانضم اليهم أيضاً ضباط أرناؤوط من ضباط الجيش العثماني ، وعقد هؤلاء الأرناؤوط اجماعاً حضره ٨٦ من رجالاتهم ، وقرر وا وطلب حل المجلس الجديدوعزل الاتحاديين الذين فى الحكومة مثل محود شوكت باشا المجيش العثماني ، وعقد هؤلاء الأرناؤوط اجماعاً حضره ٨٦ من رجالاتهم ، وقرر وا وطلب حل المجلس الجديدوعزل الاتحاديين الذين فى الحكومة مثل محود شوكت باشا النافمة ، فاشتد الخطب على الدولة ، واستعنى محمود شوكت باشا النافمة ، فاشتد الخطب على الدولة ، واستعنى محمود شوكت باشا وظهر أن الاتحاديين أصبحواً بعد ثورة ألبانيا يخشون تحمل المسئولية ، فصار الصدر الأعظم سميد باشا يعرض نظارة الحربية على القادي في محمل المسئولية ، فصار الاستعاد . فانتداب أصبحواً بعد ثورة ألبانيا يخشون تحمل المسئولية ، فصار الصدر الا عظم سميد باشا السلطان لتأليف الوزارة الغازي محمل المسئولية ، فصار الصدر الأعظم المندب السلطان لتأليف الوزارة الغازي عقار باشا المشهر .

وكانت تألفت فى الأستانة جمية عسكرية يقال لها جمية « الخلاص كاران » فوزَّعت منشوراً تطلب فيه تبديل الحكومة ، ومنع الاشخاص غير المسئولين من التدخل فى أمور الدولة ، وتقترح حل المجلس وانتخاب مجلس آخر بتمام الحرية وكانت الحكومة تريد سن قانون يمنع رجال العسكرية من التدخل فى السياسة فهذه الجمية أعلنت أن رجال العسكرية لا يمتنمون عن التدخل في السياسة إلا بعد قبول هذه الجمية أعلنت أن رجال العسكرية لا يمتنمون عن التدخل في السياسة الا بعد وزَعت هذا الجمية أعلنت أن رجال العسكرية لا يمتنمون عن التدخل في السياسة الا بعد وزَعت هذا الجمية أعلنت أن رجال العسكرية لا يمتنمون عن التدخل في السياسة الا بعد وزَعت هذا المنشور ، هذا المنشور فى المجلس وأثار حركة شديدة ، وأقسم المعوثون وزَعت هذا المنشور ، فياء الصدر الاعظم مختار باشا ومعه ناظم باشا ناظر الحربية الجديد وطمأنا خواطر المبعوثين ، وتعهد ناظم باشا باعادة النظام الى الجيش كما كان وتلا الصدر الاعظم برنامج الوزارة الجديدة وفيه منع الضباط من الاشتغال بالسياسة وتلا العدر الاعظم المناسية العنيان ما المياسيات المياسة المياسيات

ومنم المأمورين من التدخل فى أمور الانتخابات ، والتقيّد بالقوانين الموضوعة فى أمر تعيين المأمورين، وغير ذلك . وأما من جهة الصلح مع ايطاليا فلم تعلن الوزارة شيئًا ، ثم وقع الخلاف فى المجلس على قضية حق السلطان فى حل المجلس وعدمه وكان الآتحاديون الذين لهم الاكثرية في المجلس يريدون إعطاء هذا الحق للسلطان على شروط كان يناقشهم فيها خصومهم حزب الحرية والانتلاف ، وكان هذا الحزب يرأسه لطفى فكرى ، فاشتد الجدل بين الفريقين ، وفى أثناء ذلك كانت ثورة الارناؤ وط تتغاقم يوماً فيوماً ، ثم بدأ الشقاق بينأعضاء الوزارة نفسها ، وانتدب مختار باشا الصدر السابق فريد باشا الارناؤوطي لأجل نظارة الداخلية ، وحسين حلمي باشا الصدر السابق أيضاً لنظارة المدلية ، فأبى فريد باشا الدخول في الوزارة ، ودخل حسين حلمي باشا ولكنه اضطر بعد قليلالى الاستعفاء ، وازداد تحرّج مركز الحكومة التيكانت ترى ازدياد مشكلاتها فىالداخلوالخارج ، و بينما ثائرة الارناؤوط تتوقدإذا بمصائبالبلغار فى مقدونية ـ أى الرومللي ـ رجعت إلى العمل ، وأخذت بنسف السكك الحديدية ثم في نهار العيد انفجرت قنبرة في « جامع أشتب » وجرح بها أناس كثير ون ،فثار المسلمون وأوقعوا بكثير من البلغار ، ثم حصلت حوادث من هذا القبيل في ولاية « أسكوب » فانتقم المسلمون أيضاً بقتل عدد من البلغار ، وأهم حادثة هي التي وقعت في «كوتشانة » في أول أغسطس سـنة ١٩١٢ ؛ فانه كان قد وضع البلغار قنابر في السوق فانفجرت وقتلت عدداً من المسلمين ، فأوقع المسلمون بالبلغار ، وقيل إنهم قتلوا منهم ١٥٠ شخصاً ، وهكذا استمرت الحوادث مدة طويلة ، فعصائب البلغار تلقى القنابر الديناميتية في الاسواق والمجامع عمداً لأجل إثارة المسلمين حتى ينتقموا من المسيحيين ، وتضطر الدول المسيحية للتدخل فتنسلخ مكدونية عن تركيا ، وهذا على نمط حركات الأرمن .

وكان البلقانيون أكثر الأحيان مختلفين بعضهم مع بعض ، نعنى بذلك البلغار واليونان ، والسرب ، وذلك لأن مكدونية التى يقول لها الترك الرومللى فيها من جميع هذه الاجناس ، فالبلغار يدعون أنها يجب أن تـكون لهم ، واليونان يحتجّون بأن

الأسكثرية في سلانيك ونواحيها وتراقيا هي للجنس الرومي ، والسر بيون يحتجُّون بأن الأكثرية فى شمالى مكدونية هى لهم ، وكل فئة تعزّز دعواها بأدلة . ولم يكونوا ينكرون بشى. من حقوق المسلمين هناك ، مع أن المسلمين في البانيا ومكدونية كانوا أكثر من نصف السكان ! وكانت للدولة في أوربا ستولايات ؛ الاولى ولاية أدرنة الواقعة على البحر الاسود ممتدة من ضواحي الأستانة إلى حدود البلغار ، والثانية ولاية سلانيك التي يتبعها أكثر مكدونية ، والثالثة ولاية قوصوه التي هي الآن من ضمن مملكة يوغوسلافيا ، والرابعة ولاية مَنَسْتر الواقعة بين يوغوسلافيا و بلاد اليونان والخامسة ولاية يانيا من جنوبى بلاد الارناؤوط ، والسادسة ولاية شقودرة في شمالى بلاد الارناؤوط . وكان عدد المسلمين فى هـذه الولايات الست من أرناؤوط وترك وبوماق \_ وهم نوع من البلغار دينهم الاسلام ولغتهم البلغارية \_ ومهاجرين يزيدون على عدد النصارى بقليل . فلم يكن للبلقانيين حق فى ادَّعاء تقسيم هذهالبلاد فيا بينهم لا سيما وقد كانوا هم أنفسهم غير متفقين فى التقسيم ، وكل فئة تريد أن تأخذ حصة الاخرى ، ولكن ضعف الدولة العثمانية وتكالب الدول الاور بية عليها منكلجهة أوسعا مطامع البلقانيين حتى أصبحوا لايفكرون فىشىء سوى طرد الاتراك منأور با تماماً ، بحجة أنهم طارثون على أوربا من آسيا ، وأنهم لم يكونوا ذوى ملك فى شبه جزيرة البلقان قبل القرن الرابع عشر للمسيح . ثم إن البلقانيين كانوا يملمون أن الاتراك فى حال تغلبهم عليهم لا يقدرون أن ينالوا منهم شيئاً ، ولا أن يغتحوا من بلدانهم بلداً بخلاف مالو تغلبواهم على الآتراك فأنهم حينئذ يقدرونأن ينالوا كلما يريدون ،وذلك عملا بقاعدة إن ما يؤخذ من الهلال للصليب لا تمكن إعادته للهلال ، وأن ما يؤخذ من الصليب للهلال فلا بد من أن يرجع إلى مكانه . وهذه القاعدة متفق عليها في أوربا تطبقها أوربا بقدر إمكانها ، والبلقانيون يعلمونها . وفي بداية الحرب البلقانية كان في ظن الدول الاور بية أن تركيا تتغلب على البلغار والسربواليونان والجبل الأسود ، فأرسل المسيو بوانكارهـوهو يومئذ رئيس نظار فرنساـ مذكرة إلى تركياو إلىالدول البلقانية المتحالفة عليها ، يبلُّغ الجميع بأنهـا إذا حصلت حرب بين الفريقين فالدول لا تسمح

للفريق الغالب أن يأخذ شيئاً من الفريق المغلوب . وقد كتب بوانـكاره هذا تزهيداً للفريقين في الحرب ، وكان مرجحاً عنده أن دول البلقان لا يقدرون على تركيا ، فلما وقعت الواقعة وانهزمت تركيا في هذه الحرب بما كان فيها من الشقاق المستمر الذي صرف نظرها عن الاحتياط لحفظ ثغورها ؛ نسى بوانكاره بلاغه هذا الرسمي الذي كتبه باسم الدول ، وكان من جملة المساعدين للبلغار واليونان والسرب على اقتسام تركية أوربا . وكان مراد الدول ـ لاسما انكلترة وفرنسا والروسيا ـ إلحاق البانيا أيضا بمكدونية و إعطاء جنو بيها لليونان ، وشماليها للسرب ، لولا معارضة النمسا و إيطاليا في ذلك . فالنمسا كانت دائمًا تجتهد في منع اتساع مملكة السرب، وقد كان هذا من أكبر عوامل الحرب العامة ، و إيطاليا نفسها كان من مصلحتها حفظ ألبانيا للارناؤوط ، فلذلك بعد الحرب الباقانية وافقت الدول على تأسيس استقلال خاص لالبانيا ، ولكن بعد شدة عظيمة كادت النمسا فيها تقتتل مع الروسيا ، غير أنهم ظلموا الارناؤوط أيضا إذ أن هذه الامة تبلغ نحواً من ثلاثة ملايين يسكنون على ساحل بحر الادرياتيك بين الجبل الاسود من الشمال ، واليونان من الجنوب ، ومكدونية من الشرق ، وهم كتلة واحدة كلهم أرناؤوط ، ولسانهم هو اللسان الارناؤوطي ، و إن كان الثلثان منهم مسلمين ، والثلت الثالث كاثوليكيين وأرثوذ كسيين .

وعلى كل حال فبعد أن تقرر إخراج الدولة المثمانية من أور با وجب أن يُعطى الأرناؤوط البلدان التي هم فيها أكثرية السكان وهى ؟ ولايات يانيا ، واشقودرة وقوصوه ، ومَنَسَتر ، لاسيا أن الأتراك المسلمين كانوا بعد خروج الدولة العثمانية من الرومللى يفضلون الانضام إلى الأرناؤوط حتى يتخلصوا من حكم البلغار واليونان والسرب فالذى حصل فى مؤتمر لندرة بعد الحرب البلقانية بتأثير الروسيا ، ومساعدة فرنسا لها لم يكن مطابقا لحقوق الأمم من الجهة التى يقال لها ه الاتنوغرافية » بل بشدة الحاح النمسا ، وموافقة إيطاليا جعلوا بلاد الأرناؤوط التى يقال لها والذي عن ولايتى يانيا وسقودرة وألحقوا منهما شيئا للجبل الأسود ، وشيئا لليونان ، وكل الذى بقي للمملكة المستقلة لا يزيد عدد سكانه على مليون واحد . والحال أن جنو بى يوغوسلافيا لاسيا ولاية \*\*\*

قوصوه مأهولبالا رناؤوط ، فلذلك يوجد الآن منالا رناؤوطضمن مملكة يوغسلافيا وعلى حدود ألبانيا أكثر مما يوجد فى ألبانيا نفسها ! ! وهذه من المسائل التى لم تصب فيها الدول ، و إنما كانالاءوجاج فيها هو بسبب تعصب الروسيا للسر بيين . وستكون هذه من أسباب تجدد الحروب فى شبه جزيرة البلقان .

ولما كان الاختلاف شديداً بين العناصر المسيحية في البلقان الرومي والسلافي والبلخارى ؛ فنى زمن السلطان عبد الحميد سعت الروسيا كثيراً في التأليف بينهم حتى يتمكنوا من إخراج الدولة العثمانية من هناك ، ولكن السلطان عبد الحميد بدهائه ويقظته كان دائما يمنع الاتفاق بينهم، ويستميل هذا العنصر تارة، وذاك العنصر أخرى . أما جمية الآمحاد والترقى فاغترت بقوَّتها وظنَّت أن اعلان الدستور قد نغ كل خطر عن السلطنة ، ونامت عن مراقبة السياسة الخارجية ، بل بلغ غرور بعض أعضائها فى أول الأمر أن اعتقدوا حركات البلغار واليونان والسربيين لخلع الحكم العثماني إنما السائق فيها مجرَّد سوم الادارة العثمانية ، وأنه لو اصطلحت الادارة العثمانية لأخلد هؤلاء إلى السكون ! وحقيقة الحال أن هؤلاء لم يكونوا براجعين عن حركاتهم حتى يطردوا الاتراك من شبه جز يرةالبلقان ، وأن المسألة عندهم تار يخية محضة لاتعلق لها بالادارة في حسنها وعدمه . فهذه البلاد لم يكن فيها مسلمون قبل السلطان مراد الأول ، فيجب أن أن تخلو تماماً من المسلمين مرة ثانية . هذه هي فكرتهم الحقيقية وأوربا كلها تميل إلى هذه الفكرة ، ولما افتتح البلقانيون سلانيك قال أحد وزراء الانكليز : لا يمكننا إلاَّ أن نفرح باسترجاع المسيحيين للبلدة التي بها ابتدأ انتشار النصرانية .

و إذا رجعنا إلى الحقائق نرى أن الحرب الصليبية و إن كانت غير مستمرة إلى اليوم تحت هذا الامم كما كانت فى القرون الوسطى ؛ فهى مستمرة بالفعل ، بالروح نفسها و إن كان قد تغير الاسم ! وكل بلاد وجدت تحت حكم المسيحيين فى الغابر تجتهد الدول الأوربية فى إخراجها من تحت حكم المسلمين ولو كان مضى على ذلك بضعة عشر قرناً ، أى أن الأندلس تمثل فى كثير من البلدان وليست هى منحصرة

فى اسبانيا، فالمسلمون ليس لهم إلا القوة ليحافظوا على أنفسهم ، ولما كانت الدولة العثمانية قوية تغلّبت ليس على بلاد اليونان والبلغار والسرب فقط ؛ بل على بلاد رومانيا ، والمجر ، وخرواطية ، وقسم من بولونيا ، وحاصرت ڤيناً مرتين . فلما حل بها الضعف صارت تتقلّص شيئا فشيئاً إلى الجنوب حتى لم يبق لها فى أوائل هذا القرن غير الولايات الست التى تقدم ذكرها ، ولم يكن من المأمول أن تحفظها إلا بالقوة القاهرة .

حدثنى حسين حلمي باشا الصدر الأعظم السابق وهو الذى كان مفتشا عاما للولايات المذكورة يوم أعلن الدستور العثمانى أن السر أدوارد غراى ناظر الخارجية الانكليزية المشهور سأله : ألاَ يوجد طريقة تنحل بها مشكلات مكدونية ؟ فأجابه: نعم يوجد طريقة وهى أن يكون عندنا نحن الأتراك القوة اللازمة لكسر البلغار واليونان ، والسربيين ، والجبل الأسود فى وقت واحد ، وليس من طريقة غير هذه .

هذا وقد كان السعى فى جم كلة الدول البلقانية الاربع قديماً . وسنة ١٨٨٨ قد م أمير الجبل الأسود نيقولا لأمحة الى قيصر الروسيا تتضمن وجوب تحالف هذه الدول ضد تركيا تحت حماية القيصر ، وسنة ١٨٩٣ صارت مكالمة بين اليونان والبلغار فى هذا الصدد ولكن لم تسغر عن نتيجة ، ثم إن البلغار والسربيين انفقوا على ذلك و بقى الخلاف بين السرب والجبل الاسود ، فتوسط البلغار بين الفريقين ومهدوا المقبات فبتى ناقصاً دخول اليونان في الاتحاد ، فالذين من اليونان قاموا بالسمى الحثيث للائتلاف في ناقصاً دخول اليونان في الاتحاد ، فالذين من اليونان قاموا بالسمى الحثيث للائتلاف مع البلغار برغم ما كان بين الفريقين من نقط الخلاف هم « باناس » سفير اليونان في صوفيا ، و « فنزيلوس » رئيس نظار اليونان . وكان إهمال الاتحاديين للسهر على هذه المألة من جلة أسباب اتفاق البلقانيين ، حتى أنه لما علم السلطان عبد الحيد ينعقد وسعيت كل سمى حتى منعته ! قال هذا عند ما جاؤا ينقلونه من سلانيك إلى الاستانة ، فسأل عن السبب فقالوا له : إن دول البلقان الاربع تعالين يليكار إلى قريبة الوقوع . وفي ١٢ مارس سنة ١٩٨٢ انمقدت أول محالفن على تركيا والجرب 20

ضد تركيا . وفى ٢٩ مايو من السنة نفسها انعقدت المحالفة بين البلغار واليونان ، ولكن الأولى كان أمدها ستسنوات ، أما الثانية فكانت لثلاث سنوات . وفى و كتو بر من تلك السنة ذهب ٥ دانف » رئيس مجلس النواب البلغارى إلى ٥ ليفادية » فى القريم فأخبر القيصر الروسى والمسيو سازونوف ناظر خارجيته بانعقاد جيم المحالفات اللازمة بين البلقانيين ، وانحلال جميع العقد التى كانت تفرق بينهم ، لأن القيصر كان هو التحكم فى ما اذا اختلفوا . وفى ذلك الوقت كانت ثورة الأرناؤوط أجبرت الدولة المأولي أن الحرب بين البلقانيين وتركيا واقمة لامحالة ؛ توسطت النمسا فى الخلاف تفاديا الدول أن الحرب بين البلقانيين وتركيا واقمة لامحالة ؛ توسطت النمسا فى الخلاف تفاديا الدول أن الحرب بين البلقانيين وتركيا واقمة لامحالة ؛ توسطت النمسا فى الخلاف تفاديا الموال حال الحرب وذلك على أساس إدخال الاصلاحات فى بلاد الرومللى ، وأن تكون هذه الاصلاحات تحت إشراف لجنة دولية .

و بينما الدول فى المذاكرة حتى تمنع الحرب ؛ إذا بأمير الجبل الأسود يعلن الحرب على تركيا فى ٨ اكتو بر سنة ١٩٦٢ وفى ١٣ منه عالنت الدول الثلاث اليونان والسرب والبلغار الدولة العثمانية طلب الاصلاحات فى الرومللى بحسب المادة ٢٣ من معاهدة برلين ، وطلبت تفريق المساكر العثمانية المرابطة فى الرومللى . وكانت مذكرة هذه الدول فى شكلها غير مقبولة ، فلم يبق أمام تركيا سوى إعلان الحرب . ولكن كامل باشاكان يرجو فصل اليونان عن الاتحاد البلقانى بالنزول لهم عن جزيرة كريت ، فذهب سعيه سدى لأن فنزيلوس ألى بتاتاً أن ينفصل عن حلفائه فنشبت إذاً الحرب .

وكان الباغار مستعدين للقتال من زمن طويل ، فزحفوا بمائتين وخمسين ألف مقاتل من أحسن الجيوش تدريباً ، وأكلهم عدة ، ولم يكن عند الدولة جيش متقن التدريب كهذا الجيش ، بلكان من أغلاط السلطان عبد الحميد التى لا يمكن التمارى فيها منع التمرينات العسكرية خوفاً من انتقاض الجيش عليه ، واستمر هذا طول مدة سلطنته . فالعسكر المرّن الذى كان فى زمن عمه السلطان عبد العزيز ، والذى بمثله انتصر عمان باشا على الروس فى بلمنة ، واحد مختار باشا فى القوقاس ؟ ذهب ولم يقم

مقامه عسكر آخر مثله . فجميع العسكر فى زمن عبد الحميد لم يكن يعرف شيئاً من التمرينات التى كانت فى زمن عمه ، فكان الفرق إذا كبيراً بينه و بين المساكر البلقانية . ولما جاء الاتحاديون وخلعوا الساطان عبد الحميد أرادوا إصلاح الجيش بعملية سموها عملية التصفية ، فأخرجوا إلى التقاعد جميع الضباط القدماء المجرَّ بين ووضعوا مكانهم شباناً خالين من التجر بة ، وبعبارة أخرى انحلّ الجيش القديم ولم يمض الوقت الكافى حتى يتكوَّن جيش جديد . ومن جملة أسباب الضرر الذى وقع الملكة ، والانتصار لفئة على فئة مما يجب أن ينزه الجيش عنه في المالي في المحمد المالي في المالي وقع الملكة ، والانتصار لفئة على فئة مما يجب أن ينزّه الجيش عنه .

فصار الجيش العثماني بعد اعلان الدستور أشبه بجيش الانكشارية القـديم في الفوضى، فهذه الفرقة تخرج عن الطاعة وتنحاز إلى العصاة مثلا، وهذه الجمية من ضباط الجيش تطلب إسقاط الحـكومة وحلّ المجلس، وهذه الفرقة الأخرى تهجم على مجلس الأمة وتسفك دماء بعض المبموثين و بعض النظار بتحريك خلى من رجال السياسة، وكم وقع من قتل جنود لضباطهم، وعصيان ضباط على قوادهم.

نعم أن فون غولتس باشا الألماني كان هو والضباط الذين معه أصلحوا كثيراً من حالة الجيش في تركيا ، ولكن السلطان عبد الحيدكان يمنع التمرينات العسكرية خوفاً على نفسه ، وكانت هناك مصالح ضرورية للجيش ، وكانت هي بغاية الاهال وهي مثل مصلحة الاعاشة . ومصلحة الصحة ، ومصلحة إركاب العساكر في السكك الحديدية ، وغير ذلك مما لا غنى عنه في الجيوش العصرية . وأضف إلى كل هذه النواقص أن الدولة في حرب البلقان احتقرت البلقانيين أشد الاحتقار ، وظنّت أنها في شهر من الزمن تمزّق شملهم كل ممزّق ، حتى أن ناظم باشا ناظر الحربية أعان الضباط وجوب أخذهم ألبستهم الرسمية إلى ميدان القتال ، حتى اذا دخاوا صوفيا و بلغراد وأثينا ووقع عرض الجيش يكونون بألبستهم الرسمية ، كأنّ أمر الظفر عنده كان لا يتطرق إليه الشك ، وهذا أشبه بز بيدة أم الأمين عند ماأعطت قائد جيش ولدها قيداً من فضة وقالت له : إن المأمون هو من أولاد الخلفاء ، ومتى وقع في يدك فلا يصح أن تقيده كما تقيد سائر الأسرى « أى بالحديد » فأنا أعطيك هذا القيد من الفضة لتقيده به ، عند ما يقع في الأسر . فـكان من الأمر أن المأمون هو الذي قهر الأمين وأخذ منه الخلافة ، ثم قتل الأمين في المعمعة . ثم بناء على هذا الاستخفاف لم تستنفر الدولة الجيوش التي لها في سورية ، ولا في العراق ، ولا في شرق الأناضول حيث كانت تخشى ثورة من جهة الأرمن ، فاقتصرت على جيش الرومللي وعساكر قسم ممن الأناضول . ولم يكن جيش الرومللي كله ليجتمع ، لأن الأرناؤوط كانوا في حال ثورة ولم يقانلوا في هذه الحرب إلاَّ قتال عصائب ، و بهذا كان عدد الجيوش البلقانية أعظم من عدد الجيش العُماني ، فني كل من الساحات الثلاث أي ساحة تراقية الشرقية أمام البلغار ، وساحة مكدونية العليا أمام السرب ، وساحةسلانيكأمام اليونان ؛ كان الجيش العثماني أقل عدداً وأقل معدات من أعدائه . وفي ١٨ أكتوبر زحف البلغار لأخذ أدرنة فلم يتمكنوا من ذلك ، ولكنهم ظهروا على الأتراك في ناحية طونجة . وكان عبدالله باشا في ٢٠ و ٢١ أكتو بر أعطى الأمر بالهجوم بدون أن يؤمّن خطاً للرجعة ، فارتكب في ذلك خطأ حر بيًّا ظهرت نتيجته حالًا. وفي ٢٢ ا كتو بر تلاقت الفرقة السادسة من الجيش الرابع العثماني مع فرقة من الجيش الاول فلم تعرف إحداهما الأخرى وترامتا بالنيران، إذكل فرقة منهما كانت تظن أنهابأزاء البلغار . فمن أول الحرب ظهر سوء القيادة في الجيش العثماني .

وكان محمود مختار باشا قائداً لشطر الجيش الثالث وهو ثابت فى مركزه ، و إذا بالبلغار يهجمون على الجيش الذى على جناحه الأيسر هجوما فجائياً ضمضع الاتراك فانهزموا ، فحاول محمود مختار أن يصد البلغار ويوقف الهزيمة ولكن كان الجنرال البلغارى ديمتر يف جاء بدون أن يشمر به الأتراك أصلا فهاجم الجيش الذى على يمين محمود مختار ، فاضطر محمود مختار إلى التقهقر فانهزم العسكر المثمانى إلى قرق كليسة وهو الجيش الرابع ، ثم الجيش الثالث ، ثم حاول الجيش الأول أن يهاجم البلغار ليوقف الهزيمة فلم يقدر على شىء بل تقهقر هو أيضاً . وكل هذا من عدم وحدة القيادة ؛ وعدم وجود خطة حربية مقررة . فكل فرقة وكل جيش من الآتراك كان بقاتل بدون أدني مل

مع رفاقه ، ولا علم له بما عليه سائر الجيوش المثمانية . لأن الأتراك فكروا أنه لا يلزم لهم إلا أن يقابلوا البلغار فى أى مكان كان ، وفى أي وقت كان ، حتى يوتى هؤلا الادبار ، فمن شدة استخافهم بالمدو تغلّب عليهم المدو . ولما تقهقر عبدالله باشا بجيوشه قسم منها إلى جهة « ڤيزه » والقسم الآخر إلى لولى بورغاز ؟ لم يكن بين القسمين أدنى صلة ، ولا كان الواحد يعرف ما عند الآخر ، ومحمود مختار باشا هو القائد الوحيد الذى كان مالكا حركة جيشه ، بحيث عند ما التزم إلى التقهقر تقهقر بانتظام حقيقى . وكان ناظم باشا ذهب بنفسه ليتولى القيادة المامة ، وناجز البلغار القتال فى «لولى بورغاز » يتمكن من نجدته بالجيش الاول والجيش الثانى ، فتمكن محمود مختار من أن يشطر فرقة يتمكن من نجدته بالجيش الاول والجيش الثانى ، فتمكن محمود مختار من أن يشطر فرقة الجمرال خريستوف إلى شطرين ، إلاّ أنه كانت وردت نجدات عظيمة للبلغار ، وفي الوقت نفسه انهزم الجيش الثانى المثماني ، فلم يقدر محمود مختار أن يتمم خطته بسبب الجمرال خريستوف إلى شطرين ، إلاّ أنه كانت وردت نجدات عظيمة للبلغار ، وفي الوقت نفسه انهزم الجيش الثانى المثماني ، فتمكن محمود مختار من أن يشطر فرقة الجمرال خريستوف إلى شطرين ، إلاّ أنه كانت وردت نجدات عظيمة للبلغار ، وفي الم الم الذى حلّ بسائر القواد ، لكنه بقى ثابتاً فى مركزه . فأمر ناظم باشا القائد الم من الدى حلي مائي القواد ، لكنه بقى ثابتاً فى مركزه . فامر ناظم باشا القائد الم من الذى حلي الم الذى المؤلي ي منوكي ي في يقدر محمود محتار أن يتمم خطته بسبب الم م بتراجع القوات كلها إلى « شركس كُوى » فتراجعت كلها ومن الجلة جيش عمود مختار .

ومن أغرب الامور أنه بقدر ما استخف الآتراك بالمدو فى البداية ؛ وقع فيهم الرعب بعد أن حلّت بهم الهزيمة الاولى فنكصوا جيمهم إلى «شطلجه» . ولما علمت الجيوش العثمانية التى فى تراقية الغربية وفى مكدونية بالهزيمة التى وقعت فى تراقية الشرقية ؛ تلاشت قوتها المعنوية . وكان قائد الجيوش المثمانية فى مكدونية هو على رضا باشا ، فانكسر أمام السربيين فى « بورنيڤو » وفى « قوصوه » وفى « كومانوڤو » وهى هزيمة كان أكثر السبب فيها أن عصائب الأرناؤوط فى أثناء المحركة انسلّت من ميدان القتال مدبرة فوقع الفشل فى الجيش كله . وصارت المعارك هناك عبارة عن سلسلة هزائم ، تتلو إحداها الأخرى بدون أن يوفق الترك فى معركة واحدة إلا ما ندر من ميدان القتال مدبرة فوقع الفشل فى الجيش كله . وصارت المعارك هناك عبارة عن تتهما ، وكل هذا بين ٢٣ اكتو بر و١٨ نوفير . ولو قيل إنه لم تقع مع تركيا حرب 444

أشأم من هذه الحرب من أول الدهر إلى ذلك الوقت لم تكن فى هذا القول مبالغة . وكان القائد الوحيد الذى حفظ جيشه هو جاويد باشا ، فانه لولا انهزام عصائب الارناؤوط فى واقمة «كومانوڤو » مع السر بيين لـكانت الغَلَبَةُ فى تلك الوقعة للترك ، وكان الخبر وصل إلى الاستانة بأن السرب انهزموا فيها انهزاماً نهائياً ، ولكن المركة انتهت بمكس ما ابتدأت . وكان جاويد باشا هزم اليونان فى إحدى الوقائع ، وتمكن من اللحاق ببلاد الأرناؤوط مع جيشه ، إلا أن الأرناؤوط كانوا عند ما رأوا هز يمة العُمانيين قد فصلوا أنفسهم عن الدولة ، وأسسوا فى « قالونة » حكومة موقتة بمساعدة النمانيين و إيطاليا .

وأمامنجهة الجيش اليونانى فانه لم يكن أمامه إلاَّ قوة تركية ضئيلة ، فـكان الجيش اليوناني يتقدم إلى الأمام قاصداً سلانيك ، وكان تحت قيادة ولى عهد اليونان ستون الف جندى يقابلها ٢٥ الفاً من الاتراك ، ولكن الترك ثبتوا برغم قلة عددهم ثباتاً عظيما ثم تقهةروا إلى الوراء لأن السر بيين والبلغار كانوا اتصلوا باليونان ، واضطر تحسين باشا إلى تسليم « سلانيك » لهؤلاء . وكان جاو يد باشا تغاب على اليونان في وقعة «سيروڤيتش» التي استمرت يومين وانتهت بهزيمة اليونان في ه نوفمبر ، إلاّ أنهوردت إمدادات عظيمة لليونان فتمكن بها ولى العهد اليوناني من الاقبال بعد الادبار . فتراجع جاو يد باشا إلى « مناستر » وهناك هاجمه السر بيون وجرت وقائع بين بقايا الجيوش العثمانية والسر بيين واليونانيين والبلغار لم يقدر الترك أن ينالوا فيها كلها خيراً بعد أن المخذلت قواهم المعنو ية ، وتقطع ما بينهم ، لأن البلغار كانوا استولوا على « ديموطقه » فقطعوا ما بين الاستانة وبين مكدونية ، واستولى الذعر على الدولة نفسها فى الاستانة فأصبح رجالها لا يعلمون ماذا يفعلون ، وكان عندهم جيوش كثيرة فى المملكة لا تزال في أراضيها ، و إنما كانوا في جود تام بسبب الغشل غير المنتظر ، فلم يفكر وا في استجاع قواهم . وكانت الادارة أشبه بالفوضي ، وقد رأينا ذلك بأعيننا ، وكان الهلال الأحمر المصرى أرسل بعثة عظيمة إلى الأستانة فيها المرحوم محمد باشا الشريمي، والمرحوم كامل باشا جلال مغتشان ، وجاءني أيضاً كمتاب من رئاسة الهلال الأحمر المذكور

بأن انضم اليهما مفتشاً ثالثاً ، كما أن لجنــة الاعانة المصرية التي يرأسـها الأمير « عمر طوسون » كافتنا بتوز يع الاعانات على مهاجرى المسلمين الذين فرّوا من الرومللي إلى الاستانة بعد المهزام الجيوش العثمانية ، فكنا نحن الثلاثة المغتشين مضطرين أن نتصل برجال الدولة كل يوملا جل تسهيل مهمة الهلال الاحمر ، ومهمة توزيع الاعانات على المهاجرين ، فشاهدنا منآ ثار الغوضي في الادارة ما لا يصدّقه العقل ، وذهبنا في نهار جمعة إلى نظارة الحربية للمراجعة بمصالح مستعجلة فلم نجد فى نظارة الحربية'أحداً وقيل لنا : أفلا تعلمون أن دوائر الحكومة لا تشتغل نهار الجعة ! فقلت :كلا ! إن الدولة التي يحل بها من المصائب ماحل بها هذه المرَّة لا يحق لدوائرها أن تتمتع براحة يوم الجمعة ! نعم عند ما كنا نذهب إلى البـاب العالى كنا نجد كامل باشا الصدر الأعظم دائمًا حاضراً ، وكنا دائمًا نراجه في أيام الجمعة أيضاً ، وكان يبيت في الباب العالى بقرب مكتبه برغم علو سنَّه . وجاءنا مرة الخبر بأن أربعة آلاف عسكرى في مان استغانو قد أصيب أكثرهم بالكوليرة ، لأن من جملة مصائب الدولة في هذه الحرب أن الكوليرة تفشَّت في عساكرها تفشَّيًّا فظيمًا ، وفتكت بهم فتكا ذر يمَّا فقيل لنا إن هؤلاء العساكر الذين فيسان استفانو على مقربة من الاستانة مطروحون بالعراء بدون خيام ولا بيوت يأوون اليها ! وكانذلك في وسط زمهرير الشتاء ، فذهبنا أنا ورفاق إلى كامل باشا وأخبرناه بالخبر، وروينا له ما سمعناه من أن نصف هؤلا. الجند قد ماتوا ، وأن رفاقهم جالسون إلى جانبهم فى انتظار الموت ، فأعطى الأوامر اللازمة إلى الحربية حتى يرسلوا إلى سان استفانو الأطباء والممرضين وجميع اللوازم لأجل معالجة هذه الحالة ، ولكننا ثانى يوم لحظنا أنه لم يحصل شى. ، فقلت لزملاًى : إن كنتم تنتظرون فى أثناء هذه الفوضى إغاثة الدولة لهؤلاءالعسكر فاعلموا أنهلايذهب إلى هناك أحد من الأطباء والممرضين حتى يكونالعسكر قد قضوا نحبهم جميماً، وعليه يجب أن نبادر نحن بالعمل ، فأرسلنا فى اليوم نفسه النجار ين وحملوا الأخشاب اللازمة وبنوا للعساكر بيوت الخشب، وأرسلنا اليها الأسرَّة والأغطية اللازمة، والاطباء

والمعلمين والأدوية ، وكل هذا تمَّ فى ثلاثة أيام ، وبعد ذلك جاء المأمورون المُهانيون فوجدوا كل شىء خالصاً ، وعلى هذا يمكنأن يقاس غيره .

ونعود إلى تاريخ هده الحرب المشئومة التى انتهت بها ولاية الدولة العثمانية في شبه جزيرة البلقان فنقول : إنه بعد أن المهزمت الجيوش العثمانية فى تراقية الشرقية وتراجعت إلى « شطلجة » وتشتت العسكر العثمانى فى تراقية الغربية ، ومكدونية بقيت بلاد الارناؤوط لم يحتلها العدو ، و بقيت القوة هناك أيضاً ضعيفة ، فتقدم اليونان من جهة الجنوب وما زالوا يهزمون أمامهم تلك الشراذم المتفرقة حتى وصلوا إلى «يانيا» وأخيراً استولوا على يانيا • ثم إن السر بيين وعساكر الجبل الأسود استولوا أيضا على عدة مواقع من شمالى البانيا ، غير أن الأرناؤوط صدوهم عن « شقودرة » .

أما من جهةالبحرفقد كان الاسطول العثماني انحط انحطاطاً عظيما ، وكان السلطان عبد الحميد يخشى الاسطول كما يخشى الجيش البرّى ، وكان يكره العساكر البحرية أكثر مما يكره العساكر البريّة ، لأنه يتذكر أنه لما خلعوا عمه السلطان عبد العزيز في سراى طولمه باغجة التي على ساحل البحر نظر السلطان إلى البحر فوجد الاسطول واقفاً أمامه ، مع أن عبد العزيز هو الذي أنشأ الأسطول ، وكان عبد العزيز شديد العناية به ، وكانت الدولة في زمانه دولة بحرية من الدرجة الثالثة <sup>.</sup>

ولما جرت الحرب الممانية الروسيّة كان البحر الاسودكله في يد الدولة ، ولكن السلطان عبد الحيد أهمل الأسطول إهمالا تاماً ، فما زالت قوة تركيا البحرية فى أيامه تنحط حتى صارت دولة اليونان أقوى منها فى البحر ، و بعد خلْع عبد الحيد اشتغلت الدولة بالفتن الداخلية ، وقامت الأحزاب تتناحر فيما بينها ، فلم يكن عند الدولة وقت لاصلاح الأسطول . فلما نشبت الحرب البلقانية أدركت الدولة عظم الضرر الذى جرّه عليها إهمال الاسطول ، وذلك بأنها بسبب ضعف أسطولها لم تقدر أن تستحضر جيش سورية من طريق البحر خوفاً من أن الأسطول اليونانى يتعرّض للبواخر التى تنقل الجيش من سواحل سورية وكيليكية إلى الأستانة أو الرومللى ، ولم تكن يومئذ بين الأناضول وسورية سكك حديدية متصلة حتى يمكن نقل العساكر برًا . فجيوش ثعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

البلاد العربية بقيت جميعاً فى أرضها . وعدا هذا فقد استولى اليونان على جزائر الأرخبيل . نعم أن الأسطول اليونانى لم يجرأ أن يناطح حصون الدردنيل التى عجزت عنها جيوش الحلفاء الجرارة فى الحرب العامة ، ولكنه استولى على جزيرة لمنس وانبروس ، ومدلى ، وساقس ، وسائر الجزر . وخرج الأسطول العثمانى من الدردنيل لمنازلة الاسطول اليونانى ، وألحق الأول بالثانى خسائر مهمة ، لكنه لم يتمكن من غلبة ظاهرة ، فرجع إلى الدردنيل محتمياً بالحصون .

وكان حسين رؤوف بك يومئذ قائداً لبارجة اسمها « حميديّة » فأشار بالكرة على الأسطول اليونانى فلم يقبلوا كلامه ، فخرج وحده ببارجته حميديَّة واخترق نطاق الحصر اليونانى ، وجاء إلى بلاد اليونان ودمَّر مينا « سيرا » وأغرق عدة بوارج لليونان ، وعجز الاسطول اليوناني عن مطاردته ولكنه كان يتجنّب الانتظار فى مكان واحد خوفاً من أن تجتمع قوة اليونان البحرية عليه . فكان ينتقل من مكان إلى آخر ، وكلما صادف لليونان سفينة أغرقها . وقد أخبرنى هو أنه كان ذهب إلى مرسى مالطة ونزل إلى البر ، ودعاه القائد الانكليرى واحتنى به ، و بيما هو على مائدته أخبروه بأن عدة سفن حربية لليونان وصلت على مقر بة من مالطة تترصد مرمى مالطة ونزل إلى البر ، ودعاه القائد الانكليرى واحتنى به ، و بيما هو على مائدته أخبروه بأن عدة سفن حربية لليونان وصلت على مقر بة من مالطة تترصد خروجه لأجل الايقاع بحميديَّة ، وقال لى : إنه لم يعتقد تلك المرة إمكان النجاة لا نه بسفينة واحدة لا يقدر أن يتغلّب على عدة سفن ، و إن كان يمكنه أن يدمّر بعضها يتعرضوا له ! .

ورؤوف بك هذا هو الذى صار فيما بعد ناظراً للبحرية فى أيام الحرب العامة ، ثم بعد الحرب العامة كان من أكبر رجال تركيا الذين مهضوا بها ، وقاوموا معاهدة « سيڤر » ونظموا المقاومة العسكرية فى الاناضول ، و بعد استقلال تركيا تولّى رئاسة الوزارة فى أنقرة ، ولكنه لم يوافق مصطنى كمال على سياسته الداخلية وخروجه على قواعد الاسلام ، فاختلفا وأدّى الأمر إلى مغادرته تركيا ، فأقام فى فرنسا عدة سنوات ذهب في خلالها الى الهند ، ثم فى هذه السنة ١٩٣٥ دعته الحكومةالتركية إلى المودة

424

وألحوا عليه فأجاب الدعوة ، ولكن على شرط أن يبقى بعيداً عن السياسة . ثم نمود إلى الحرب البلقانية فنقول : إن سبب الغشل الفظيم الذي حل بتركيا فى تلك الحرب كان إقدام الأتراك على القتال بدون استعداد كاف ، وعلى ظن أنهم بمجرد اللقاء يهزمون البلقانيين كما هزموا اليونان سنة ١٨٩٤ ، فهاجموا البلغار في تراقية بدون منهاج حربى معيَّن ، معتقدين أنهم سائرون إلى تأديب رعية ثائرة ، والحال أن الجيش البلغارى كان على تمام الاستمداد من كل جهة . فلما انكسر الترك في هذه الجهة في الصدمة الاولى انكسرت جميع قواهم المعنو ية دفعة واحدة ، وصارت هذه الحرب عبارة عن سلسلة مصائب . على أن البلغار كانت لحقت بهم خسائر عظيمة ولما وصلوا أمام « شطلجة » كان القتال قد برّح بهم ، فلما هاجوا الأثراك في شطلجة لم يقدروا عليهم . وكان هؤلاء قد تنبهوا للخطر المحدق بهم وتأملوا فى فظاعة دخول البلغار إلى الاستانة ، وأفاقوا بعض الشيء من عماياتهم الحزبية التي كانت إلى ذلك الوقت هي شغلهم الشاغل ، وأرسلت الحكومة عدداً من الوتماظ إلى شطلجة يثيرون الحميَّة الدينيَّة في رؤس العساكر ، وهذا خلاف ما كانوا عوّلوا عليه من قبل . فانه لما بدأت الدول البلقانية الأر بع بالقتال أعلنت فى مناشيرها الرسمية أنها فى حربها هذه إنما تباشر حرباً صليبية ضد الهلال ، وصارت من أول الحرب على هذه الخطة ؛ ولكن الدولة العُمانية تجنَّبت في مناشيرها مقابلة البلقانيين بالمثل ، وتحاشت في هذه الحرب كل صبغة دينية . و بقيت كذلك إلى أن دارت عليها الدائرة فأرسلت إلى الجيش المرابط فى شطلجة الوتماظ وخطباء الجوامع يستفزّون حمية الجنود باسم الاسلام الذى أصبح على شغا جرف هار ، وكان الجنود من أنفسهم أدركوا أنه لم يبق أمام البلقانيين ليقضوا على الدولة سوى عقبة شطلجة ؛ فاستجدُّوا عزائمهم ، ونظرًا لضيق خط الدفاع لأن شطلجة أشبه ببرزخ واقع بين البحر الأسودمن الشرق،و بحر مرمرة من الغرب تمكن الجيش العثمانى من الثبات فيه برغم هجوم البلغار الشديد ، بل عند ما هجم هؤلاء دحرهم الاتراك وألحقوا بهم خسائر فادحة . وحاول البلغار مهاجمات أخرى فانكسروا فيها.

ثعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

وكان قد وصل من البين الجنرال أحمد عزّت باشا وهو من أمهر القوّاد العمّانيين وأوفرهم علما ، وأوسـمهم بصيرة ، فذهب وشاهد حالة الجيش المعنوية والمادية فى شطلجة ، وحادثته بعد رجوعه منها هل هناك أمل فى إمكان المقاومة بعد هذا الذعر الذى حل بالجيش ؟ \_ وكان عنده عبد الهادى باشا الفاروقى وهو من القواد المعروفين \_ فقال لى : إن الجيش يقدر على المقاومة ، نعم لا يعرف كل شى. يمكن أن يجد فى أثناء القتال . ولكن الحالة الحاضرة التى رأيتها فى شطلجة تؤذن بالتل كيد أن البلغار لايقدرون أن يخرقوا هذا الخط ، وأن يدخلوا الى الاستانة ، وكان كامل باشا قد باشر المساعى فى طلب الصلح ، ولا شك أنه طلب الصلح راضياً بشروط البلقانيين الثقيلة ، فجاء الجنرال محمود مختار باشا الى الاستانة ونهى الدولة عن هذا التهور فى طلب الصلح ، وأن عداء الم يقدروا أن يخرقوا خطوط شطلجة .

ولم أشاهد محمود مختار بنفسه ؛ ولكن شاهدت والده الغازى مختار باشا ، وشكا لى أعظم الشكوى من فسولة القوّاد الذين تولوا تلك الحرب ، واستيلاء الرعب عليهم وقال لى : لولا محمود لدخل البلغار الأستانة ، ولكن محمودكان السبب فى تثبيت قوة الجيش ، وفى منع هذا الهلع الذى استولى على الدولة . وكان كامل باشا قال للسلطان محمد رشاد : إنه يكون الأوفق انتقال جلالته إلى بروسة خوفاً من دخول البلغار إلى الاستانة ؛ فأجابه السلطان : إننى لا أتحرك من مكانى ، فاذا كان لم يبق أمة عثمانية قادرة على منع سقوط سلطانها أسيراً فلا مانع عندى من السقوط أسيراً ! وقد جرّب البلغار بكل قواهم أن يزحزحوا الآتراك عن مواقفهم فلم يقدروا على شى .

فالرواية التى يذيمها بعض كتاب الاور بيين بأن الروسيا هى التى منعت البلغار من دخول الأستانة ، ولولا ذلك لدخلوها هى غير صحيحة . وقول القائد العام للجيش البلغارى : إننا لو أردنا أن نخرق خطوط شطلجة لأمكننا ذلك ، لكن لا تر يد أن نتجثم خسائر الهجوم الفادحة بدون فائدة مادية ؛ هو كلام تَبَجُّح ليس عليه أدىى دليل . بل البلغار بعد أن دحرهم الأتراك صاروا يخشون أن يعود الأتراك فيكروا عليهم و يخسروا ثمرات انتصارهم ، لا سيا أن الدولة كانت بدأت تستدعى قواها التى كانت متفرقة وتجمعها فى شطلجة ، ومن جملة من زعم أن البلغار إنما تبطهم عن دخول الاستانة نهمى الروسيا لهم عن ذلك هو المسيو « دولاجونكيار »صاحب تاريخ السلطنة العُمانية ·

Histoire de l'Empire Ottoman depuis les Origines Jusqu a nos Jours por le Vte de la Jonquière

وهو المطبوع فى باريز سنة ١٩١٤ وهو تاريخ غريب الشكلجداً ؟كتابته من من أولها إلى آخرها تحامل على الأتراك وعلى الاسلام جميعاً ، ونقص من مزاياهم و بخس من أشيائهم ، وتحريف للوقائع عن حقائقها ، وليس يخلو سطر واحد من هذا الـكتاب من عبارة بغضاء تخرج من فم مؤلفه مما هو مخالف لشروط التاريخ . ومع هذا فالفرنسيس يعتمدون على هذا الـكتاب و يظنونه بالفعل تاريخاً للسلطنة العثمانية .

ثم نعود إلى قضية طلب الصلح فنقول إن البلغار لوكانوا علموا هم والسربيين أنهم يقدرون أن يناموا على ظفرهم هذا لما كانوا رضوا بالصلح ، بل كانوا مضوا فى الحرب إلى آخرها ليزدادوا ربحاً مادياً، ومجداً معنويا، ولكنهم علموا أن الدولة العُمانية قد تستجمع قواها وتهزمهم عن شطلجة ؛ وتذهب جميع مجهوداتهم سدى . فأما اليونان فأبو الصلح لأنه كان عليهم أن يستصفوا فتح البلدان التي يريدون ضمها إليهم ، ولم يكونوا يخشون استجاع الدولة قواها ، فأما في البحر فلم يكونوا خائفين على سواحلهم ، لأن الأسطول العثماني كان أضعف من أسطولهم . أما في البر فكان الجيش العثمانى لا يقدر أن يلتحم مع الجيش اليوناني إلا بمدأن يدحر الجيش البلغارى كله فى تراقية والجيش السربي كله فى مكدونية ، أما فى الاستانة فـكان كامل باشا وحزبه مصممين على الصلح ، وكانالاتحاديون يريدون متابعةالقتال حتى يغسلوا هذا المار الذي التحق بالدولة ، ولم يسبق له نظير لأنهم كانوا يقولون : إن تغلب دولة كالروسيا سكانها ١٦٠ مليوناً على تركيا التي سكانها ٢٦ مليوناً ليس بعجيب ولكن تغلب هذه الدو يلات الصغيرة التي سكانها يومئذ لا يزيدون مجتمعين على اثني عشر مليونا هو غير مفهوم ، ولا يجوز للدولة أن ترضى به بوجه منالوجوه إلا اذا (٢٥) \_\_ تعليقات)

تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

ተለጓ

كانت ترضى بانحلالها التام . وكانوا يعدون الفشل الذى وقع فى الجيش العُمانى أشبه بقضاء نزل ، أو آ فة سماوية لا يذبغى أن تكون قاعدة ، وعلى كل حال ينبغى متابعة الحرب حتى تسترد الدولة شأنها ، و إلا فلا حياة لها بعد ذلك . وذهب الأمير حليم سعيد باشا ، وطلعت بك إلى كامل باشا عند ما شاع عزمه على عقد الصلح وجادلاه طويلا حتى يصرفا نظره عن ذلك فقال لها : إن الآمحاديين هم الذين أصروا على الحرب بخنى حنين .

وفى ٣ دسمبر المقدت المتاركة بين تركيا من جهة ، و بلغارية وسر بيا والجبل الأسود من جهة أخرى ، وأبرق ناظم باشا ناظر الحربية من موقع القتال إلى كامل باشا بذلك وكانوا قرروا مباشرة المغاوضات الصلحية بعد عقد المتاركة بمشرة أيام وكانت أدرنة لا تزال محصورة لا يقدر الأعداء عليها ، فكانت شروط البلقانيين هي تسليم أدرنة ، ومناستر ، وشقودرة ، لأن المدن الثلاث لم يقدر البلقانيون عليها وكذلك كان اليونان يحاصرون يانيا ولم يقدروا عليها ، وطلب البلقانيون تحلية العُمانى لشطلجة ، وعدم إرسال قوة من قبل الدولة العمانية إلى ساحات القتال فى وبعد أخذ ورد طو يلين خيف فى أثنائهما من انقطاع الماوضات القربة بالمرات والجنرال سافوف البلغارى على أن تبقى العساكر المهانية في مطلجة ، وتبقى العساكر البلغارية وتبقى العمارة من تعليه من القوات المورة مونيا من القراب الترك برفض تعليه شطلجة ، و باقتراح تموين المدن التركية المحصورة والجنرال سافوف البلغارى على أن تبقى العساكر المهانية في شطلجة ، وتبقى العساكر البلغارية والسربية فى مراكزها ، ويكون بين الغريقين منطقة متحايدة . ورفض اليونان الدخول فى المتاركة لأنهم كانوا يريدون فتح يانيا ، وكانت من الراساكر مناتهما من انقطاع الموساحة ، وتبقى العساكر المعتمانية منطاحة ، وتبقى العساكر العمانية منطاحة ، وتبقى العمار ال ما مناتهما من القراح مع مراكزها ، ويكون بين الغريقين منطقة متحايدة . ورفض محتنعة عليهم .

ثم جاءً ناظم باشا إلى الأستانة بمدعقدالمتاركة وهو لايشك أنالصلح واقع فذهب محرر هذه السطور لمقابلته وأبديت وأعدت معه فى أن شأن الدولة قد انكسر تماماً فى هذه الحرب ، وأن الدولة لا يمكن أن تحيى بعد أن انكسر شأنها إلى هذا الحد وأن الدولة لا يزال فى يدها قوى تقدر بها على تلافى مافرط ، وأن فى ولاياتها الأسبو ية عسا كركثيرة تقدرأن تجرّها إلى ميدان القتال وتستأنف الكرة ، وقلت له : إن البلقانيين بعصائبهم التى كانت تعيث فى تراقية ومكدونية قد شغلوا الدولة أكثر مما شغلتها جيوشهم المنظمة ، فكان يجب على الدولة أن تقابلهم بالمثل ، وأن تأتى بجانب من القبائل الكردية والعربية وتبثها بشبه جزيرة البلقان ، فانه من الصعب جداً أن يستطيع البلقانيون تأمين البلاد التى احتلوها إذا شنَّت هذه القبائل الغارات فى أطرافها . فقال لى ناظم باشا : إن الصلح كان مقرر ، والقتال ان يتجدد ، وعبارته مكذا بالحرف « غوغا تكرر إيتمية جكدر » أى أن القتال ان يتحدد ، وعبارته عدم اعتقادى كون الحرب انتهت ، وذهابى إلى أنه لا بد من أن تشتعل الحرب من جديد ، فعلى الدولة أن تستحضر جميع عساكرها الباقية فى آسيا . وخرجت من عند ناظم باشا وأنا غير متعجّب من فشل الدولة فى هذه الجرب .

وأما أحمد عزت باشا الأرناؤوطى الذى كان والياً فى المين وجاء فى آخر الحرب وكان لايصد قى بانكسار الجيش العتمانى فى ظروف الأحوال التى انكسر بهالكثرة مارأى من أغلاط القيادة ، فقد كاشفته بما فى نفسى من قضية جمع العساكر التى فى آسيا ، واستنفار القبائل المربية والكردية ، فأجابى بالموافقة على الشق الأول ، وأما الشق الثانى فقال لى :كان هذا موافقا جداً لو وقع فى أول الحرب ، أما الآن فلم يبق ميدان لشن هذه الغارات بمد أن احتل المدو جميع الومللى ، وانحصر الجيش العتمانى فى شطلجة . نعم قال لى هذا والكردية ، فيا بعد إلى رأيى . ولما الترب الذي فلم تراقية الشرقية وأدرنة كما سيأتى الكلام عليه ، واستدعت الدولة وفداً من سورية لي الأستانة ثمانية أعضاء كنت أنا من جملتهم لبعض المذاكرات المتعلقة بالى الأستانة ثمانية أعضاء كنت أنا من جملتهم لبعض المذاكرات المتعلقة بالأصلاحات تراقية الشرقية وأدرنة كما سيأتى الكلام عليه ، واستدعت الدولة وفداً من سورية أى بالداخلية ، دعتنا أن نذهب إلى أدرنة ونهى . أهاها على الخلاص ، فشاهدت فريقا من القبائل محيّيين غير بعيد عن البلدة وهم من قبائل العراق ، وكانوا بزيّيهم العربى أى بالمةُ ل والكوفيات ، وزرتهم فى مضار بهم وشر بت القهوة عندم ، وعادت أما بلاء شديد ، وكان مجرد مشاهدتهم قبل فعلهم يوقع المي الماني المربى فى الكرة التي ألف المرك على البلنار وأخرجوهم فيها من أدرنة كان لهذه القبائل ۳۸۸ تعلیقات الأمیر شکیب علی ابن خلدون

الدولة تنبهت لهذا الأمر وسحبت من بو ادى الشام والزور والعراق ثلاثين ألف فارس من العرب والأكراد وجعلتهم ردءا للجيش المنظّم لما حلّ بها هذا الفشل المظيم الذى حلَّ بها فى الحرب البلقانية ، ولكن الدولة استخفّت بأعدائها يومئذ استخفافا خُيِّل لها أنها ذاهبة إلى حرب لا يزيد على تأديب عصاة !!

ولما جاؤا إلى المذاكرات الصلحية استندت الدولة على بيان البلقانيين أنهم لا يريدون من هذا الحرب إلا إصلاح إدارةالبلدانالتى يسكنها أقوام منهم، وأظبرت استعدادها لاعطاء مكدونية إدارة خاصة تحت مراقبة الدول ، فأجاب البلقانون بأنهم إنما كانوا رضوا بذلك الاقتراح أملا بتفادى الحرب ، والحال أن الحرب قد وقمت برفض الدولة لهذا المشروع فالآن هم يريدون العمل بنتيجة الحرب ، وهو إدخال إخوانهم فى ممالكهم رأساً ، ويطلبون غرامة حربية لتمو يضهم مما تكلفوه ، وطلب البلغار أن تكون حدودهم خطاً يذهب من « ميديه » على البحر الأسود إلى بحر الأرخبيل وتكون « قوله » تابعة لهم . وطلب السر بيون ولايتى « قوصوه » الجزائر وولاية يانيا ومكدونية السفلى داخلا فيها سلانيك وتراقية الغربية ، فرفض الجزائر وولاية يانيا ومكدونية السفلى داخلا فيها سلانيك وتراقية الغربية ، فرفض م جمض .

وكانت الدولة حشدت ثلاثة جيوش أتت بها من آسيا، وصممت أنها لدى الحاجة تزحف وترفع الحصار عن أدرنة التى كان البلقانيون عجزوا عن فتحها، و بتوسط الدول رضيت تركيا أن تتخلى للبلغار عن بعض أما كن غربى أدرنة، وأما من جهة جزائر الأرخبيل فرفضت أيضاً تركيا التخلى عنها لليونان، واقترحت أن تترك للدول حل مسألة كريت . وأما البانيا فقد رضيت تركيا بأن يكون لها استقلال داخلى وأن تتمين حدودها بالاتفاق مع الدول ، فلما رأت الدول أن الدولةغير مستمدة لاجابة البلقانيين إلى مطالبهم ، وأن الحرب قد يستأنف نشوبها ، أرسلت إلى الدولة في ١٠ 444

عن أدرنة للبلغار ، وأنه يقع اتفاق على حماية مسلمي أدرنة ، وصيانة المساجد والمقابر الاسلامية التي فيها ، وأنه إذا كانت تركيا تصر على الحرب فهذه المرة يجوز أن الحرب تمتد إلى آسيا ، وأنه لا يمكن أن تقترض تركيا مالا من أوربا عند الاحتياج لأجل إصلاح ممالكها في آسيا . وكان الاتحاديون معارضين أشد المعارضة في الصلح على هذه الصورة ، وكانوا يتذفون بكامل باشا لجنوحه إلى السلم ، و يقولون لا يحق له أن يتخلى عن شبر من أراضي المملكة بدون قرار مجلس الامة ، والحال أن المجلس كان منفضاً . فأجمع كامل باشا على عقد مجمع كبير من رجال الدولة وأعيانها لاستشارتهم في هذا الخطب الجلل ، وهي عادة قديمة عند الدولة بأنها في الخطوب الكبرى تدعوا الوزراء الذين في الخدمة ، والوزراء السابقين ، وقواد الجيش القاَّمين على الخدمة والمتقاءدين، والعلماء الكبار، ورؤساء الطرق، وكبار أصحاب الأملاك، وأعيان التجار والزراع ، ومثل هذا الديوان انعقد في ديسمبرسنة ١٨٧٦ عند ما طلبت الدول وضع مكدونية و بلغاريا والبوسنة والهرسك تحت المراقبة الأوربية ، فرفض الديوان الذي انعقد يومئذ اقتراح الدول هـذا ، وأدى ذلك إلى نشوب الحرب الروسية التركية . فالديوان الذي عقده كامل باشا هذه المرة لم يحل المسألة حلا نهائياً ، وانقضى بالمذاكرات على كيفية المقاومة . و بعد ذلك جاءت جماعة من الآتحادين إلى الباب العالى و بيدهم طلب يتضمن رفض تسليم أدرنة ، ودخل أنور إلى مجلس الوزراء يقدم هذا الطلب إلى الصدر الأعظم، وفى أثناء وجوده داخلا حصلت جلبة أمام الباب العالى ، فخرج ناظم باشا ناظر الحربية وانتهر الذين كانوا يرفعون أصواتهم ليحدثوا الضوضاء، فأطلق عليه أحدهم الرصاص فقتله فخرج كامل باشا فوجد ناظم باشا صريعاً فاستقال من الصدارة بتلك الدقيقة ، وركب عربته وسار إلى بيته . وتولى الأتحاديون الحكومة تحت رئاسة محمود شوكت باشا بعد أن جاء أنور إلى سراى « طولمه باغجة » وحصل على الأمر السلطانى بذلك .

أما زعم بعضهم بان أنور هو الذى قتل ناظم باشا فليس بصحيح ، لأن كامل باشا نفسه روى فى مصر لمن حادثه من أصحاب الجرائد أن جماعةالاتحاديين اجتمعوا تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

أمام الباب العالى وكانوا نحواً من مئة شخص ، ودخل أنور عليه يقدم له الاحتجاج على تخلية أدرنة ، و بينما هو يقرأه سمع صوت الرصاص أمام الباب ، فخرج فوجد ناظم باشا صريعاً . إذاً أنور برى، من هذه التهمة بشهادة كامل باشا نفسه ، وأما كيفية قتل ناظم باشا و ياوره توفيق القبرصلى فقد اختلف فيها ، والأقرب أنه انتهر الجمع فأهانوه بالكلام فتصدّى ياوره للقبض على من استطالوا عليه فحينئذ أطلقوا الرصاص على الناظر والياور مماً وقتلوهما . و بعد ذلك وقع استعفاء الوزارة ، وذهب كامل باشا وجال الدين افندى شيخ الاسلام إلى مصر ، وذهب فريد باشا الأرناؤوطى الصدر السابق أيضاً إلى مصر ، وشاهدتهم هناك ، وجرى بينى و بين فريد باشا الأرناؤوطى وكنت أقول له : إننى آمام جال الدين افندى، وكان صدره ملاً ن وغرا على الاتحاديين أبواب الاستانة ، وأتأسف من تفكره والحالةهى هذه بعداوة الاتحاديين . فامتعض جداً ما واجهته به ، وشرع جال الدين افندى شيخ الاسلام في هذه بعد الما ملاً مال عليه معرفي يد باشا جدال وكنت أقول له : إنني آسف من هذه المازعات الحز بية في أثناء ماالبلغار محيمون على أبواب الاستانة ، وأتأسف من تفكره والحالةهى هذه بعداوة الاتحاديين . معرف من منه من تفركره والمات الحز بية في أثناء ماالبلغار محيمون على

ثم فى ٣٠ يناير سنة ١٩١٣ ردت الدولة الجواب على الدول وما ل مذكرتها الجوابية وهى من جهة أدرنة التخلى عن أحد شطريها وهو ما يقع على الضفة اليمى من نهر الريج ، فأما الضفة اليسرى التى فيها المدينة الحقيقية فتبتى لتركيا ، وكذلك لم توافق الدولة على ترك جزائر الأرخبيل . ثم اقترحت على الدول الغاء الامتيازات الأجنبية التى تعرقل سير الاصلاح الادارى فى تركيا ، وطلبت أن يكون لها الحق بضرب المكوس التى تستلزمها الحالة ، وطلبت إضافة أر بعة فى المائة على رسوم أجارك وغير ذلك مما لم تجب إليه الدول . ولما رأى البلغار أن تركيا لاتريد تسليم بضرب المكوس التى تستلزمها الحالة ، وطلبت إضافة أر بعة فى المائة على رسوم أجارك وغير ذلك مما لم تجب إليه الدول . ولما رأى البلغار أن تركيا لاتريد تسليم أدرنة جددوا الحرب وهاجموا أدرنة ، وجددوا القتال أيضاً فى شطلجة ، و بولايير . بقرب الدردنيل ، ومع كون واقعة بولايير لم يوفق فيها الترك فانه كان يتعذر على البلغار أن ير بحوا شيئاً من استمرارهم على الحرب . ثم إن الترك كسروهم فى واقعة بقرب المائر من التعار المائرة التجدت نشاطها ، وقطع البلغار آن تركيا بعد حسار طال كالكترية ، وكانت الدولة استجدت نشاطها ، وقطع البلغار آمالهم من التغلب عليها . 411

عدة أشهر ، ولم يبق فيها قوة ولا ذخيرة فاضطرت حاميتها إلىالاستسلام في ٥ مارس ومثل ذلك مدينة أدرنة التي اضطر قائدها شكرى باشا إلى تسليمها في ٣٦ مارس فتكون مدة حصارها ستة أشهر وثمانية أيام ، كما أن مدة حصار يانيا كانت نحوا من أربعة أشهر وكل من البلدتين لم يتمكن البلقانيون من الاستيلاء عليها إلا بالجوع ولوكان فيهما الميرة الكافية والعلف الكافي للبنادق والمدافع ؛ ماكان في استطاعة البلقانيين دخولها . والدفاع الذي دافعه شكرى باشا عن أدرنة يبقى صفحة تاريخية باهرة فى تاريخ تركيا ، وطالما اقترح عليه البلقانيون تسليم أدرنة تحت شرائط شريغة فأبي ، وأجاب بأنه لايسلمها إلا ميتاً ، ولكن بعد أن نفذت الذخيرة ، وانتهى القوت ، لم يبق فى استطاعته المقاومة . وأما فى الحرب فقد حمل عليه البلغار والسرب مراراً عديدة ، وكانوا يرتدون على أدبارهم ، وقضى هو وأهالى أدرنة من الجوع و إعواز ضرور يات الحياة شيئًا كثيراً علمت منه أنا بنغسى حقائق مرة يوم كنت مفتشاً للهلال الأحمر المصرى فى الاستانة مع محمد باشا الشريعي ، وكامل باشا جلال . وذلك أنه جاءنا رسول من قبل شكرى باشا في أثناء الحصار يقول إنه إنسل من ادرنة خفية ومعه كتابة إلى الباب العالى بطلب مبلغ من المال لشرا. حنطة للمسكر ، وأن الجوع قد ضرس العسكر بنابه، ولم يجدوا مالا فى الخزينة ذلك الوقت. فهل من الممكن أن الهلال الأحمر المصرى أو لجنة الاعانة المصرية تقرض الدولة مبلغاً لأجل إغاثة حامية أدرنة ، فتذاكرت مع رفاق وأرسلنا بواسطة الدولة سراً عشرة آلاف جنيه من مبلغ الاعانة المصرية إلى شكرى بإشا تحت اسم إعانة لجياع أدرنة ثم إننا قررنا بعد ذلك إرسال بعثة من الهلال الأحمر المصرى إلى أدرنة ، فأبرقت

إلى الأمير محمد على توفيق رئيس الهلال الأحمر المصرى و إلى الأمير عمر طوسون رئيس لجنة الاعانة المصرية بوجوب السعى لدى الدول حتى تتوسط مع البلغار لأجل إدخال بعثة إلى أدرنة لمعالجة الجرحى والمرضى ، وتم الأمر ودخلت البعثة المصرية وأعانت الجيش العثمانى ومسلمي أدرنة إعانة فوق الوصف ، وعرفت مقدارها . بنفسى وذلك أنه بعد استرداد الدولة لأدرنة كما سيأتى الكلام عليه ، استدعت الدولة تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

وفداً من سورية كان مؤلفا من ثمانية أشخاص ؛ محمد فوزى باشا العظم ، وعبد الرحمن بك اليوسف ، وأمين افندى الترزى من دمشق، ومحمد باشا المخزومى ، والدكتور حسن الأسير من بيروت ، والشيخ أسعد الشقيرى من عكا ، ونصرى افندى الشنتيرى من بيروت ، والأستاذ الشيخ عبد المحسن افندى الاسطوانى قاضى الشام الحالى ، وهذا العاجز كاتب السطور ، ولم يبق فى الحياة من هذا الوفد غيرى وغيرالأستاذ الأسطوانى والشيخ الشقيرى ونصرى الشنتيرى . وكان ذهابنا من بيروت إلى الأستانة فى شهر أغسطس ١٩٦٣ لأجل مذاكرات مع الدولة تتعلق بالاصلاحات الداخلية فى سورية وبتسكين الأمور بين العرب والترك ، وكان ذهابنا من بيروت إلى الأستانة فى شهر زيارتهالأجل تهنئة أهلها بالرجوع إلى حضن السلطنة المانية فذهبنا إلى هناك واحتفل الجيش المرابط بوصولنا ، وفى حضور الجيش تلوت قصيدة منشورة فى ديوانى الذى هو الآن تحت الطبع مطلمها :

فدى لحمانا كل من يمنع الحمى ومن ليس يرضى حوضه متهدما وما الموت إلا أن نعيش ونسلما فما الميش إلا أن نموت أعزَّة وخطب في الجمع الشيخ الشقيري وخطب في صلاة الجمة الشيخ أحمد الفقيه المكي الذي جاء معنا خطبة بصوته الشحيِّ وفصاحته الحجازيَّة مما حقق قولي في قصيدتي : بهما يوم عاد الراجعون تكايا أدرنتنا لوكان للصـخر ألسن فما من فتى إلا وأجهش بالبكا ولا من جواد عاد إلا وحمحها مكر حماة العرض كالسيل مفعا ولا غادة إلا وكفكف دمعها ولا منبر إلا وأورق بهجة وقام عليه ساجع مترنمآ وهناه في الفردوس عيسى ابنمر يما وقرت عيون المصطفى في ضريحه ومنها : وإخواننا الأتراك نزحف توأمآ فمن مبلغ البلغار أنا إلى الوغى حنيفية بيضاء لن تتقسما وأن جميع العرب والترك أمة فؤادكم صبآ عليهما متيما وقولوا لهم بانت سعاد فلا يزل

فلا يُطمعنكم فى أدرنة مطمع ولا تغتحوا فى شأنها أبداً فما أدرنة صارت عندنا تلو مكة وماء المربع اليوم أشبه زمزما ولما أقبل الليلكان الوالى الحاج عادل بك أعداً لنا مكاناً للمبيت فاستعفيت منه قائلا : إنى كنت مفتشاً للهلال الأحمر المصرى ، ولا يزال له بعثة فى أدرنة وكنت أنا السبب فى دخولها ، فأرغب فى المبيت بدائرة الهلال الأحمر المصرى . فذهبت و بت مناك وعند الصباح رأيت مئات من مسلمى أدرنة أمام دائرة الهلال الأحمر و بأيديهم مناك وعند الصباح رأيت مئات من مسلمى أدرنة أمام دائرة الهلال الأحمر و بأيديهم منطول ، فسألت عن ذلك فقالوا : إنه كل يوم يتوزع عليهم حساء وخبز ، ولكمهم يالوا إنه فى أثناء حصار أدرنة بعد أن قات الأقوات واشتد الجوع كان الأر بعون ألف نسمة من مسلمى أدرنة يعيشون كلهم من الهلال الأحمر المصري ، ولولاه لملكوا بأجعهم من الجوع ؛ لأنه لم يبق بأيديهم شىء من طول الحصار ، حتى أن الذين فى مده البعثة المصرية . ولما استرجمت الدولة أدرنة درت الحيرات ، وارتفع الضيق هذه البعثة المصرية . ولما استرجمت الدولة أدرنة درت الحيرات ، وارتفع الضيق هذه البعثة المصرية . ولما استرجمت الدولة أدرنة درت الحيرات ، وارتفع النعيق ملاء البعن فى أنانه لم يبق بأيديهم شىء من طول الحصار ، حتى أن الذين فى أيديهم شمار المام يقار الدوا شراء القوت لم يجدوه ، فالله تعالى أغاثهم بوجود الماتية المصرية . ولما استرجمت الدولة أدرنة درت الحيرات ، وارتفع الضيق هذه البعثة المصرية . ولما استرجمت الدولة أدرنة درت الحيرات ، وارتفع الضيق الذين تراهم الآن إنماهم خسمانة أو سمانة شخص من المساكين والعاجزين .

و بمناسبة هذه المعاونة التى لقيتها أدرنة من حمية أهل مصر ينبغى لى أن أذكر على وجه الاحجال ما قامت به مصركنانة الله فى أرضه من إمداد الدولة العثمانية فى الحرب البلقانية المشئومة ، وأن لا أدع هذه الواقعة غُفُلا قياما بواجب الأمانة مع التاريخ ، وتوفيراً للحق لأهله ، فأهل مصر يومئذ حققوا قوله تعالى (إنما المؤمنون إخوة) وقوله صلى الله عليه وسلم : « المسلمون فى توادهم وتعاطفهم كالجسم الواحد إذا تألم منه عضو تداعى له سائر الأعضاء بالسهر والحمى » فأول شى، أنهم جعوا إعانة للدولة مبلخ نصف مليون جنيه ، وذلك بهمة لجنة الاعانة التى كان يرأسها الأمير « عمر طوسون» الذى هو يرأس كل عمل خيرى تقريباً فى مصر ، وأرسلوا بعثةمن الهلال الأحر المصرى قامت بأعظم الاعمال فى معسكر شطاجة ، ثم إن مسلمى الرومالى بالنظر لما وقع عليهم من اعتداء البلقانيين ـ لاسيا البلغار واليونان ـ فروا من وجه العدو اتقار للنفوس تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

والهتك للاعراض ؛ فالتجأوا جميعاً إلى الأستانة ليجوزوا إلى بلاد الاناضول ، وجاء منهم فريق إلى غاليبولى ليجوزوا منها أيضاً إلى البـلاد نفسها ، و بديهى أن هؤلا. الذين فروا من وجه العدو هاموا على وجوههم لا يلوون على شى. خوفاً على دمائهم وأعراضهم، ولم يكن ليتيسر لهمالتريت حتى يستحضروا النفقات اللازمة لهم من أجل السفر ، وأكثرهم خرجوا بعيالهم وهم لا يملكون القوت الضرورى ، وكان ذلك في قلب الشتاء ، وكان عددهم لايقل عن مائة وخسين الف نسمة .

فلما دخلوا الأستانة أنزلتهم البلدية فى الجوامع والمدارس . فاستوعبتهم جميماً ، ومن هنا يعرف الانسان فائدة هذه الجوامع العظيمة التي شتيدها سلاطين آل عثمان بالحجر الصلب ، وتوسعوا فى عمارتها إلى الدرجة القصوى ، حتى أن الجامع الواحد منها مع مضافاته والمدارس المتصلة به يكاد يكون بلدة، فأبرقنا إلى مصر بحالة هؤلاء المهاجرين وكنت أنا المتولى الـكتابة إلى الأمير عمر طوسون ، والأمير محمد علي توفيق ووصفت لهما حالة إخواننا المهاجرين وما هم عليه من البأساء، فلم نلبث إلا أياماً قلائل حتى فوضوا إلينا هذا العاجز ومحمد باشا الشريعي وكامل باشا جلال وعدة أشخاص آخرين من مستخدمي الهلال الأحمر تو زيع الاعانات على هؤلاء المهاجرين على معدل ثلاثة ر يالات مجيدية للنسمة ، فطلبنا من أمانة البلدة جداول أسمانهم جميعاً وأخذوا بتنظيمها لنا ، فكنا نذهب بأنفسنا إلى جامع جامع ومعنا البوليس يدعوكل رئيس عائلة باسمه ليأنى أمام اللجنة مع جميع أفراد عائلته ، فننظر في الجدول الذي في أيدينا ونسأله عن اسمه وأسما. أفراد عائلته فاذا طابق ما في الجدول أدينا له ما يستحقه ، فكان صاحب العائلة يقبض عشرين ريالا ، أو ثلاثين ريالا ، أو أر بمين ريالا بحسب عدد عائلته . وهكذا حصل لهؤلاء المهاجرين من الغرج ما لايوصف في زمن كانت الدولة في شغل شاغل عنهم بسبب الحرب و إعداد لوازم الجيوش .

وقد بقينا أكثر من شهر نوزّع هذه الاعانات عليهم حتى أخذكل من المائة والخسين ألف نسمة نصيبه ، وأرسلنا لجنة إلى غاليبولى فدفعت مثل ذلك من الاعانات إلى المهاجرين الذين اجتمعوا فيها ، وجميع هؤلاء المهاجرين عبروا إلى الأناضول وسلموا من الاهانات والاعتداءات ، لا بل من الفظائع التي حلّت بالذين تخلّفوا من المسلمين في بلاد البلقان ، وهي وصمة عار على البلقانيين لا يمحوها الدهر فقد ارتكبوا من الفظائع والفجائع محق مسلمي الرومللي الساكين بعد انهزام العساكر العُمانية ما لو ارتكب المسلمون محق المسيحيين عشر معشاره لقامت أوربا وقعدت وملا صراخها الآفاق ، وملات أساطيلها مرافي الشرق ، وتوالت احتجاجاتها في العشي والاشراق ، ولكن هـذه الدول التي تدعى المحافظة على حقوق الانسانية وما أتت بأدني حركة .

ولى فذلك الوقت برقية شديدة إلى السر ادورد غراى ناظر الخارجية الانكليزية أبيَّن له فيها دهشة العالم من وقوفهم بدون أدنى اكتراث لما هو واقع على مسلمى الرومللى الوادعين فى بيوتهم من اعتداءات الدول البلقانية ، على حين أنهم كانوا يقيمون القيامة لوكان الاعتداء واقماً من المسلمين على البلقانيين . و بعد ارسال البرقية طلب كامل باشا الصدر الاعظم صورتها وأعجب بها ، وجرى حديث بينى و بين فيسمور يس مستشار السفارة الانكليزية فى الاستانة فى هذا الموضوع فلم يقدر أن المسلمين من غيرهم .

ولما سقطت سلانيك فى أيدى البلقانيين كان قد اجتمع فيها جميع المسلمين الذين فى جوارها ، والذين فروا من وجه جيوش الأعداء فدخل اليونان والبلغار إلى سلانيك وفيها مائة وخمسون ألف نسمة من المسلمين اللاجئين اليها ، فضلا عن المسلمين الذين هم من أهلها ، وقد ضبط الأعداء جميع الأقوات والأرزاق التى فى البلدة لأجل جيوشهم ، فصار المسلمون على شفا الهلاك جوعا ، وحرص اليونان والبلغار على قطع أخبار سلانيك عن العالم حتى لا يعلم أحد ماذا يجرى فيها ، وهذا قد كان من أسوأ أعمالهم ، وكأنهم أرادوا أن يمحواهؤلا المسلمين الذين الذين الذين الذين الما مون ألما مواليك من أسوأ فلم يجدوا وسيلة أحسن من قطع أخبار سلانيك عن العالم حتى لا يعرف المسلمون تعليقات الامير شكيب على ابن خلدون

ماذا جرى ، ولا يرد منهم أدنى مدد إلى مسلمى سلانيك ، ولكن أبى الله إلا أن يغانوا فجاء رئيس أطباء الجيش العثمانى فى سلانيك إلى الاستانة واسمه سلامى بإشا وكان خروجه من سلانيك بمجرد دخول العدو ، فلم يطأ أرض الاستانة حتى اجتمعنا به ومنه أخذنا الخبر عن سقوط تلك البلدة لان البلقانيين كانوا قطموا الأسلاك التلفرافية ، فكان لم يحض على سقو طها غير ثلاثة أيام . وهو الذى أخبرنا بأن فى ملانيك مائمى ألف مسلم بالا قل إذا مضى عليهم عشرة أيام ، ولم تأتهم أقوات يمونون ملانيك مائمى ألف مسلم بالا قل إذا مضى عليهم عشرة أيام ، ولم تأتهم أقوات يمونون أو إلى الهلال الا حر ، وحيى الله لجنة الاعانة المصرية والهلال الاحر المصرى ، فانه ما مضى أسبوع حتى كانت البواخر دخلت مرفأ سلانيك ملامى بالاقوات والارزاق والا كسية وجيع اللوازم الضرورية ، ومعها الرجال الموكلون بها ، فأغاثوا المسلمين إلى مرسى « قَوَلَة » موقرة أرزاقاً لان قوكة محت أن الحديوى السابق أرسل بواخر والا كسية وجيع اللوازم الضرورية ، ومعها الرجال الموكلون بها ، فأغاثوا المسلمين والا كسية وجيع اللوازم الضرورية ، ومعها الرجال الموكلون بها ، فأغاثوا المسلمين والا كسية وجيع اللوازم الضرورية ، ومعها الرجال الموكلون بها ، فأغاثوا المسلمين والا كسية وجيع اللوازم الضرورية ، ومعها الرجال الموكلون بها ، فأغاثوا المسلمين وابل المولان عنور ألمان الاحر ، وحي الله مترورية معمت أن الحديوى الماني أرسل بواخر والا كسية وجيع اللوازم الضرورية ، ومعها الرجال الموكلون بها ، فأغاثوا المسلمين وابل المري د قورية أرزاقاً لان قوركة هى موطن محمد على باشا جد المائلة وجه البلقانيين .

وخلاصة القول أن المقام الذى قامه أهل مصر أبقاهم الله ركناً للاسلام من إغاثة مسلمى البلقان فى الحرب البلقانية يبقى لهم مأثرة خالدة لاتبليها الأيام فىتار يخ الاسلام

ونعود إلى وقائع الحرب فنقول : إن الحكومة العُمانية بعد أن توتى الوزارة محمود شوكت باشا كانت ترغب فى الصلح ، ولكنها لم تكن ترضاه على أى الوجوه ، وكان رجال الآتحاد والترقى يريدون استمرار الحرب على أمل الكرَّة على البلغار وأخد الثأر منهم ، لأنهم كانوا جميعا يعتقدون أن الهزيمة التى انهزمها الجيش العُمانى فى الحرب البلقانية كانت حادثة على خلاف القياس . ولكن الدول بدأت تضغط على الدولة فى أمر الصلح وفى ٣١ مارس سنة ١٩٦٣ أرسلت الدول مذكرة إلى الباب العالى تلح الغاصل بين الأملاك المُمانية والمحلكة البلغارية في في الحرار الخول المان الحرة العالى الحرك الفاصل بين الأملاك المُمانية والمحلكة البلغارية في الحرار الخول مذكرة الى الباب العالى تلح إلى بحر الأرخبيل يقال له خط « ميديا \_ أنوس » وهو في الواقع خط لا يبعد كثيراً عن شطلجة ؛ وكان مؤتمر الدول في لندرة قرر إرسال لجنة عسكرية لتحديد الخط المذكور بالفعل على قدر ما تسمح حالة الأراضي من تقويمه . وأما ألبانيا فقرر المؤتمر سلخها عن تركيا ، وجعلها مملكة مستقلة ، وكذلك جزائر بحر الأرخبيل كان المؤتمر يريد أن يجعل لها نظاما خاصاً ، ماعدا كريت فكانو قرروا إلحاقها ببلاد اليونان .

• وكلماجرى علىالدولة من المصائب لم يضع حداً للشقاق في الاستانة ، فقتلناظم باشا لاظر الحربية بأيدى الاتحاديين أثار غضب أضدادهم حزب الانتلاف والحرية فصاروا يكيدون فى الحفاء للانتقام وإسقاط الوزارة الاتحادية ، و بلغ الخبر الاتحاديين فأهملوا الاحتياط اللازم ، وقيل لمحمود شوكت باشا : إن أناساً يأتمرون بك ليقتلوك فهزٌّ أكتافه لالكونه لم يصدقالخبر بل لأنه لم يبالى بالحياة ، وكانمتوكلاً معتقداً قوله تعالى ( لو كنتم فى بيوتكم لبرز الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ) وهكذا تمَّ لحزب الائتلاف والحرية ما أرادوا من الكيد ، وكان المتآمرون محيى الدين بك مدير الأمن العام في وزارة كامل باشا ، ورشيد بك ناظر الداخلية السابق ، وصالح خير الدين باشا ابن خير الدين باشا التونسي الذي كان صدرا أعظم ، وكان صالح باشا منأصهار العائلة السلطانية ، وكان في هذه المؤامرة أيضا صباح الدين بك ابن أخت السلطان،فانتدبوا بمض الأشةياء و بعض الجناة من أصحاب السوابق فىالقتل ورشوهم وكانوا يمتقدونأنه بمجرد قتل محمود شوكت باشا يستولونهم على الحركم حالا ويقتلون رفاقه مثلأنور وطلمت وجمال وغيرهم ، فدهبت هذه العصابة وترصدت محمود شوكت باشا عند مروره بسيارته من ساحة بايزيد آتيا من نظارة الحربية إلى الباب العالى وكان ذلك في ٢٨ يونيو سنة ١٩١٣ نحو الساعة العاشرة والنصف قبل الظهر ، فقتلوه وهو فى سيارته ، وقتلوا معه ياوره إبراهيم بك .

وأما ااياور الآخر أشرف بك فأمكنه الخلاص وذهب مستنجدا بالبوليس . فنقل محمود شوكت باشا إلى نظارة الحر بية حيث مات بعد عشر ين دقيقة من الواقعة لأنه كان خرق جسمه خمسرصاصات . فـكان بينقتل ناظم باشا وقتل محمود شوكت تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

باشا أقل من ستة أشهر بخمسة أيام ، وأفظع شيء في قتل محمود شوكت باشا أن اثنين من الذين تآمروا بقتله كانا سيقتلان بعد واقعة الثورة على الدستور ومجي. جيش الحرية من سلانيك إلى الأستانة ، فعفاعنهما محمود شوكت باشا القائد يومئذ وأنقذهما من القتل، وعفا عن مجرمين سياسيين كثير ين برغم جمية الانجاد والترقىالتي كانت تريد الاقتصاص منهم ، فكان أن الذين عفا عنهم محمود شوكت باشا هم أنفسهم المتآمرين على قتله . ولكنهم لم يبلغوا هذه المرة أمنيتهم ، فما أغمض محمود شوكت باشا عينه حتى تولَّى الحكم الأمير سعيد حليم باشا مكانه، وهو ابن الأمير حليم باشا المصرى ابن محمد على باشا والى مصر ، وكان الأمير حليم باشا يسكن الأستانة وأولاده نشأوا فيها ، وانضم كبيرهم الأمير سعيد حليم وأخوه الأمير عباس إلى جمعية الاتحاد والترقى ، وكانا من أماثل الرجال ، وكان الأميرسميد واسع العلم ، ثابت الجنان عظيم الحمية ، وفي أيام صدارته استرجعت الدولة نشاطها ، وزال ما كان طرأ عليها من الوهل، وتعيَّن طلعت بك ناظرا للداخلية، وكان هو روح الآتحاد والترقى، وهو أجرأ الاتحاديين وأشدهم إقداماً ، وأسرعهم فهماً ، وأمضاهم في الامور ، وقد جمع إلى الذكاء والحزم عفَّة النفس، فانه كان مأمورا في التلغراف من الدرجة الثانية، فلما صار الانقلاب كان هو من أشد الآتحاديين مضاء، وأعظمهم أثرا بالجمعية، فصار ناظرا للتلغراف ، ثم صار ناظرا للداخلية ، وفي الحرب العامة تولَّى الصدارة و بقي فيها إلى نهاية الحرب ودخل في الحكومة فقيرًا وخرج منها فقيرًا ، وكان يقول : ألا يكنى أن هذه الامة تحمَّلت جهلي ، أفأجملها تتحمل انحطاط أخلاقي . كان يتكلم عن جهله لأنه لم يكن من العلماء ، أو تمن لهم تحصيل للعلم كاف ، ولكن كان ذ كاؤه الفطرى أعجو بة ، وكانت جرأته خارقة للعادة ، فصار سيد الآتحاد والترقي بدون منازع . وكانت نهابته في برلين قتيلا بيد أرمني أرسلته جمعيات الأرمن لاغتياله وكنا في ذلك الوقت في برلين ، وكنت بالمذاكرة معه أسَّست ناديا يجمع حجيع الشرقيين وانتخبت رئيساً له باتفاق الكلمة ، فاحتفلنا له باسم النادى الشرقى بمأتم عظيم ، وأبقينا تجاليده في مكان خاص بالجبانة الاسلامية في برأين .

وكانت الجبانة قد ضاقت جداً ولم يبق فيها مكان للدفن ، فراجعت الحكومة الألمانية فسمحت لنا بألف وخمسائة متر مربّع أضفناها اليها ، وأدرنا حولها جداراً و بنينا فيها مسجداً صفيراً لايوا ، المصلين على الجنائز فى أيام المطر والثلج ، وأنشأنا مجانبه منزلا لأجل حارس الجبانة ، فجملنا جثة المرحوم طلعت باشا فى غرفة من ذلك المحل ، وجرى تحنيطها حتى يتيسر نقالها إلى الأستانة ودفنها هناك . فلما استقلّت تركيا وجاءمت الحكومة الكمالية الانقريّة لم تسمح بدفن طلعت في ، وما أبت الحكوم النوائب أن أعظم الاتراك حية على وطنه لم يمكن دفنه فيه ، وما أبت الحكومة النرائب أن أعظم الاتراك حية على وطنه لم يمكن دفنه فيه ، وما أبت الحكومة وتتجد د فيها قوة الاتحاد والترق . فسبحان الله الذى جمل طلعت من يخافهااناس فى حياته و بعد ماته ! وكان مع هذا من ألطف الناس خلقاً ، وأحلاه عشرة ، وأودعهم نفساً . وأيام كنا فى برلين سنة ١٩٦٠ كنا تمن يحمن علم عشرة ، وأودعهم ونساً . وأيام كنا فى برلين سنة ١٩٦٠ كنا تجتمع كل يوم تقريباً ، وقد ترجمته فى نفساً . وأيام كنا فى برلين سنة ١٩٦٠ كنا لما من المحم عشرة ، وأودعهم ونشراً . وأيام كنا فى برلين سنة ١٩٦٠ كنا لما م يتوم تقريباً ، وقد ترجمته فى نفساً . وأيام كنا فى برلين سنة ١٩٦٠ كنا كنا مرائب .

هذا ودخل فى الوزارة أحمد عزت باشا الارناؤوطى ناظراًللحربية وقائداً للجيش وعمان نظامى باشا للاشغال النافعة ، و بقى أكثر النظار الآخرين فى مناصبهم و بدأت الوزارة بمحاكمة الذين قتلوا محمود شوكت باشا ، والذين دخلوا فى مؤامرة قتله فحكمواعلى ٢٤ شخصاً منهمبالقتل ، منهم من كانوا قرّوا من الوجه مثل صباح الدين بك ابن أخت السلطان ، ورشيد بك ناظر الداخلية السابق ، واسماعيل بك مبعوث كوملجنة ، ومنهم من وقع فى اليد مثل صالح باشا خير الدين صهر العائلة السلطانية وجماعة يبلغون عشرة اشخاص فشنقوهم وصلبوهم فى ساحة بايزيد .

وقد اجتمعت سنة ١٩٣٦ باسماعيل بك مبعوث كوملجنة فى جنيف وروى لى كيفية فراره فى تلك الحادثة وتخلّصه من أيدى الاتحاديين .

ثم إن الدول اابلقانية اختلفن بعضهن مع بعض فالحكومة البلغارية تنازعت مع الحكومة السربية والحكومة اليونانية ، على اقتسام الأسلاب التى أخذوها من تركيا في الرومللى ، ووصل الأمر بينهن إلى القتال . وكانت رومانيا أرادت أن تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

تستفيد من قتال هؤلاء الحلفاء، فطلبت تعديل حدود « الدبروجة » بينها و بين بلغاريا فوقع الخلاف بين رومانيا و بلغاريا فرأت تركيا الفرصة سانحة لاسترداد ولإية أدرنة ، وفى ٦ يوليو أرسلت تركيا بواسطة عُمان نظامى باشا إلى الحكومة البلغارية إنذاراً بوجوب تخليتها الأراضي التي كان البلغار قد احتلوها ، وكانت الوقائع الحربية قد انتهت من شهر ابريل بموجب متاركة بين البلغار والعثمانيين ، ولكن بقيت الجيوش البلغارية محتلة جميع ولاية تراقية التي يفصلها عن تركيا خط انوس \_ مٍيديه الذي قرره المؤتمر الدولي بين الغريقين ، فأرسلت الحكومة الباغارية المسيو «نتشيڤيتش» معتمد بلغاريا سابقاً فى الاستانة لأجل الاتفاق مع تركيا لا سيما أنه كان من أنصار التقرب بين تركيا و بلغاريا ، فرضى نتشيڤيتش بتغيير خط انوس \_ ميديه الذي كان الاتراك غير راضين به ، وجمل الفاصل خطًّا ماراً بقصبة شورلو ، ولكن الأتراك طلبوا أن بلغاريا تقبل النصيب المفروض عليها من الدين المثمانى على نسبة ما أخذته من أملاك تركيا ، وتقبّل أيضاً باعطاء تأمينات متعلقة بحقوق المسامين الذين فى المملكة البلغارية والبلاد التي استولت عليها هذه المرة ، وتتعهد بعدم تقاضى تضمينات حربية فلم يقدر نتشيڤيتش أن يتمهد صريحاً بقبول هذه المطالب ، فزحف الجيش المُماني بقيادة احمد عزت باشا من جهتين؛شطر منه سار من جهة رودوستو والآخر من جهة شورلو وفى ٢٢ تموز وصل المتطوعون وخيالة المرب والأكراد إلى أدرنة تحت قيادة أنور باشا .

وأما البلغارفلما وجدوا الجيش العثمانىزحف عليهم نكصوا بدون قتال ولميباشروا إلاَّ مدافعات جزئية قتل فيها صاحبنا رشيد بك ابن المشير فؤاد باشا ،كنا معا فى حرب طرابلس ولم تكن من البلغار مقاومة إلا بعد أن وصلوا إلى حدود بلغاريا الأصلية ولكنهم لم يقدروا على مقاومة تذكر ، ولو شاء العثمانيون يومئذ أن يتوغلوا فى نفس بلغاريا الأصلية لأمكنهم ذلك ، لكنهم كانوا يخشون اعتراض الدول فأرسل الباب العالى إلى الدول مذكرة يقول فيها إن الدولة أبلغت بلغاريا بوجوب سحب عساكرها من الأراضى التى احتلتها جنودها وذلك لأجل وضع حدود تتمكن بها تركيا من المحافظة على الأستانة وعلى الدردنيل . وهذه الحدود غير ممكنة إلا باتباع مجرى نهر المريج ، بحيث كل ماهو جنوبي هذا النهر يبقى لتركيا .

فلما لم يجب البلغار طلب تركيا اضطرت الدولة إلى احتلال هذه الأراضى تاركة تعيين الحدود الموافقة للمذاكرات السياسية ، فغضبت الدول من أجل إخلال تركيا بقرار مؤتمر لندرة الذى عين خط أنوس ـ ميديه فاصلا بين تركيا و بلغاريا ، وأرسلت إلى الدولة تنذرها بأنها إن لم تسحب عساكرها من أدرنة فانها تتخذ جميع التدابير اللازمة لأجل تثبيت قرار المؤتمر ، فهذا الجواب لم يَرُع تركيا وقتئذ ، وذلك لأن و يقلن لا يجوز تبديل هذا القرار بوجه من الوجوه ، بخلاف مالوكان القرار فى مصلحة تركيا فانه يتبدل هذا القرار بوجه من الوجوه ، بخلاف مالوكان القرار فى مصلحة تركيا فانه يتبدل هذا القرار بوجه من الوجوه ، بخلاف مالوكان القرار فى مصلحة تركيا فانه يتبدل حالا . وقبل الحرب البلقانية أبلغت الدول الفريقين بأن هذه الحرب و يقلن لا يجوز تبديل هذا القرار بوجه من الوجوه ، بخلاف مالوكان القرار فى مصلحة تركيا فانه يتبدل حالا . وقبل الحرب البلقانية أبلغت الدول الفريقين بأن هذه الحرب و يقدن الغالب والمغلوب فيها سواه ، وتبقى الحدود مكانها . فلم تنا الما الدول الأتراك نسيت الدول بلاغها هذا كما تقدم الـكلام عليه ، فلهذا لم يكن لانذار الدول على الأتراك نوي الدول بلاغها هذا كما تقدم الما مالو كان القرار الدول يكون الغالب والمغلوب فيها سواه ، وتبقى الحدود مكانها . فلم تنالم الما المون على يدون المال المالي المين الما عليه عنه من الوجوه على الموا الذر الدول الما يقين بأن هذه الحرب ولاين الما المالي المالي المالي منها عالما ما عليه ، فلهذا لم يكن لانذار الدول ولا يلون المال المالي من من أدرنة . وأبرق عز ت باشا قائد الجيش من أدرنة يقول : إن الجيش لا يمكن أن يتخلى عن أدرنة .

وكان بالغمل لو ضغطت أور با على تركيا ، والحكومة ضغطت على الجيش والأهلين ، لجرت ثورة دموية ، فأجابت تركيا الدول بأن مذكرتها إلى الباب اامالى تشير إلى أن الدول حاضرة للمذاكرة مع تركيا فى الشروط اللازمة لتأمين حدودها والحال أن خط أنوس \_ ميديه لا يتأمن به شى، ، وأن تركيا إنما احتلت البلاد التى كان احتلها البلغار محافظة على حياة الأهالى الذين كانوا صائرين لا محالة إلى الا قراض فتركيا ترجو من الدول إعادة النظر فى قضية الحدود . فلما وصلت هذه الذكرة إلى الدول خطب السر ادورد غراى خطبة فيها شى، من التهديد لتركيا إذا أصرت على الدول خطب السر ادورد غراى خطبة فيها شى، من التهديد لتركيا إذا أصرت على مترداد أدرنة . وأما الروسيا فأشارت بمنع كل معاملة مالية بين أور باوتركيا ؛ ولكن استرداد أمر الترك ، لأن قضية أدرنة هى لهم قضية حيوية ، فأدرنة مغتاح (٢٢ – تعليقات) ۲.٤ تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

الأستانة كما لا يخنى ، وفى ولاية أدرنة مئات ألوف من المسلمين كانوا سينقرضون أو سيرحلون بأجمهم لو بتى البلغار هناك ، لما كان عند البلغار من الوجد لاستنصلل الاسلام من تلك البقعة . فالا تراك كانوا مصممين على عدم الرجوع عن أدرنة وتهددوا البلغار بأعلان الحرب عليهم إذا لبثوا يطالبون بأدرنة ، فخاف البلغار من أن ينهزموا و يفقدوا تمرات طوائلهم فى أول الحرب فجنحوا إلى السلم ، والتمسوا من تركيا المذاكرة رأساً . وكان مسلمو تراقية الغربية قد ثاروا وأسسوا حكومة مستقلة لانفسهم مركزها كوملُجنة فنى ١٨ سبتمبر سنة ١٩٨٣ تقررت شروط الصلح بين الفريقين واستعادت تركيا بموجب هذا الصلح أدرنة ، وقرق كيليسه ، وديموطقة ، وأعيدت الحدود الأصلية التى كانت بين تركياو بلغاريا قبل الحرب البلقانية ، سوى بعض قرى إلى جهة البحر الأسود أكثر سكانها من البلغار فذه سمحت بها تركيا لبلغاريا .

وكذلك خسرت بلغاريا الخط الحديدى من أدرنة إلى دده آغاج البلدة التي على ساحل بحرالا رخبيل ، وكان البلغار سيجعلونها منفذاً لهم إلى البحر المتوسط ، وكذلك تقرر بين الدولتين أن يضرب أمد لسكان مكدونية وتراقية أربع سنوات ليختاروا التابعية المثانية أو التابعية البلغارية ، فاذا مضت السنوات الأربع ولم يختاروا التابعية العثمانية يصيرون رعايا بلغاريا ، وإلا فيبقون كا جانب مرجعهم الدولة المثانية . و إذا كان فى هذه البلدان يسكن عثانيون من ولايات أخرى تابعة لتركيا فيبقون على تابعيتهم المثمانية ، ثم حصلت مذاكرات فى قضية الأوقاف الاسلامية ، وتقرر أن تركون إدارتها بأيدى الجاعات الاسلامية وفقاً للاتفاق التركي البلغارى المنعقد سنة الأوقاف الاسلامية فى بلغاريا القديمة فاشترطت تركيا أن تكون نكون إدارتها بأيدى الجاعات الاسلامية وفقاً للاتفاق التركي البلغارى المنعقد سنة الأوقاف الاسلامية فى بلغاريا القديمة فاشترطت تركينا أن تكون في الاستانة ، محلاف الأوقاف فى بلغاريا القديمة الذي كان المحلومة الباغارية حق الأوقاف الاسلامية فى الماريا القديمة فاشترطت تركيا أن تكون في الاستانة ، محلاف الأوقاف فى بلغاريا القديمة الذي يا في الماري المي المالام ولى الأسلامية ، فيد الأراضى الملحقة جديداً ببلغاريا تحكومة الباغاري المار منا المار م ولائواف الاسلامية فى بلغاريا القديمة التركي البلغاري أن المالام ولى الاستانة ، محلاف الأوقاف فى بلغاريا القديمة التي كان المحكومة الباغارية حق الأسراف عليها . ثم تقرر أن يكون مسلمو البلغار تابعين للشرع الشريف في أحوالهم الشراف عليها . ثم تقرر أن يكون مسلمو الباغار تابعين للشرع الشريف في أمراريا الشخصية ، فيحكم بينهم فيها قضائهم كما فى تركيا ؛ ويكون للمسامين فى أمراليا منتون تنتخبهم الجماعات الاسلامية بتمام الحرية ؛ و يجرى تصديق انتخابهم بمعرفة تهيخ الاسلام فى تركيا ، وتقرر أن تكون المدارس والمكاتب الاسلامية فى بلغاريا معدودة من مؤسسات الحكومة البلغارية التي يجب أن تنفق عليها .

واستغرب الناس تساهل بلغار ياهذا مع تركيا، وقد كانت هى الظافرة فى الحرب البلقانية ، والحقيقة أن قواد الجيش البلغارى وجدوا أنفسهم لو أصروا على العناد لكر القرك عليهم ، وكانوا من بعد غلبهم سيغلبون ، لأن الجيش التركى فى المدة الأخيرة كان غير الجيش التركى فى أول الحرب ، ثم إن البلغار كانوا اقتتلوا مع السرب من أجل « مَذَستر » التى كان البلغار والسرب يتنازعون عليها . وكذلك كانوا اقتتلوا مع اليونان من أجل مكدونية فصارت بلغار يا مضطرة بحكم الضرورة أن تسالم تركيا . وانعقدت معاهدة الصلح النهائى بين تركيا و بلغاريا فى ٢٩ سبتمبر سنة المواد واتفقت الدولتان على عدم اعتبار المعاهدة السابقة المنعقدة فى لذحرة فى كل المواد الخالفة فيها للمعاهدة إلاً خيرة .

ثم جرت المذاكرات بين تركيا واليونان لأجل الصلح ، ولم تصل الدولتان إلى وفاق ، أولا لأن اليونان طلبوا التمتع بالامتيازات الأجنبية التي كانت الدولة حرمت اليونان إياها عند ما كسرتهم سنة ١٨٩٧ فتركيا أبت إرجاع الامتيازات وقالت : إن الدول المظام أنفسها أصبحت مستعدة لالغاء هذه الامتيازات ، ثم إن تركياطلبت الحرية التامة في اليونان لشعائر الدين الاسلامي ، وأن تكون إدارة الأوقاف الاسلامية في بلاد اليونان تحت مراقبة شيخ الاسلام ، وتكون قضاة المسلمين هي الحاكمة في الأحوال الشخصية ، فطلب اليونان متعابلة ذلك أن تعاد إلى بطر يرك الروم في الاستانة لامتيازات الدينية القديمة التي كان منحها السلطان محد الفاتح ، فأجابت تركيا بأن لا مدخل لدولة أجنبية في أمور داخلية في تركيا .

ثم اختلفوا فى قضية الأوقاف لأن اليونان رضوا بالاعتراف بالأوقاف العائدة إلى المساجد رأساً ، فأما الأوقاف التى يقال لها وقف ذرية فادَّعت دولة اليونان أنها تحل فيها محل الدولة المثمانية ، واختلفوا أيضاً في قضية الخدمة المسكرية ، فاقترحت البونان تعليقات الأمير شكيب على ابن خلدون

إعفاء الأروام الذين فى تركيا من الخدمة العسكرية على أن تعنى اليونان المسلمين الذين فى بلادها من الخدمة نفسها ، فرفض الباب العالى ذلك، فاقترحت اليونان وجهاً آخر وهو أن يكون للأروام في تركيا توابير مخصوصة لايدخلون فيها مع سائر العسكر وأن اليونان بمقابلة ذلك تجعل لمسلمى بلادها توابيرخاصة ولا تجبرهم على نزع الطريوش فرفض الباب العالى هذا أيضاً . وطلبت اليونان العفو العام عن الأروام العثمانيين الذين ساعدوا اليونان ، فأجابت تركيا هذا الطلب . ثم طلبت اليونان ثلاثة ملايَين جنيه عثماني تعويضاً لها عنضبط مائة سفينة يونانية قبضت عليها تركيا في أول الحرب فأبى الباب العالى دفع شىء ، وانقطعت المفاوضات مدة . ثم استؤنفت بميل الفريقين إلى الصلح ، وانعقدت المعاهدة فى ١٤ نوفمبر سنة ١٩٦٣ وفازت تركيا بتأييد كلمتها في قضية الامتيازات ، وفي قضية الأملاك السلطانية ، وكذلك فازت في معاملة الجماعات الاسلامية في أحوالهم الشخصية بموجب الشرع الشريف ، كما جرى الانفاق مع البلغار . ولكن لم يمكن تركيا أن تنال من اليونان حق إشراف شيخ الاسلام على الأوقاف الاسلامية في اليونان بل طلبت اليونان أن تكون إدارة هذه الأوقاف بأيدى مسلمى بلاد اليونان وهكذاتم . و بقيت مسألة الجزر معلقة وكانت الدول تر يد إلحاق جميع الجزر باليونان عدا « تَنَدُس » و « إمبر مِس » و «كستيلور يزو » وذلك لقربها الشديد من السواحل العُمانية .

و بينما الدول تفكر فى فض الخلاف بين تركياواليونان إذ وقعت الواقعة الكبرى وهى الحرب الكبرى فتوقف كل شىء منذ سنة ١٩٦٤ إلى سنة ١٩٢٣ أى مدة تسع سنوات فى خلالها جرت الحرب العامة تم تبعتها حرب أخرى بين تركياواليونان التى سلمتها انكلترة قسما من بلاد الأناضول ، فاستمرت الحرب بين الأتراك والأروام من سنة ١٩٦٩ إلى سنة ١٩٣٢ وانتهت بانهزام اليونان ، فعند ذلك انعقد بين الدول وتركيا مؤتمر لوزان ، ونقرر الصلح ، و بموجبه ألحقت جميع الجزائر فى الأرخبيل إلى اليونان ، إلا الجزر التي أمام الدردنيل مثل لمى وتندس ، ولكن تقررت أيضاً كما أن جميع الأروام الذين فى تركيا أخرجوا إلى بلاد اليونان وأخذت تركيا أملاك اليونان فيها ، و بمقابلة ذلك أخذت اليونان أملاك المسامين فيها . واستلحقت إيطاليا رودوس والجزر العشر التى حولها . ولم يبق فى مملكة اليونان سوى مسلمى تراقية الغربية ، فقد جرى استثناؤهم من المهاجرة ، ولم يبق من الأروام فى تركيا غير الأروام الذين فى القسطنطينية ، إذ أن الدول فى لوزان جعلن هؤلا. فى مقابلة هؤلاء .

وهذه مسائل عائدة إلى الحرب العامة وذيولها ، ونحن أحببنا الوقوف فى تاريخ الدولة العثمانية عند هذا الحد ، لأننا لو دخلنا فى موضوع الحرب العامة لطال بنا الموضوع جداً . ولما كنا نريد أن نفرد الحرب العامة وذيولها إلى أن انعقدت معاهدة لوزان سنة ١٩٣٣ بتأليف خاص \_ إن شا، الله \_ لم نجد لزوما للدخول فى هذا التاريخ بموضوع أكبر حرب عرفها العالم مما يجب أن يفرد بتأليف على حدة .

وربما يؤخذ علينا فى هذا الكتاب كوننا تكلمنا عن نفسنا فى بعض وقائم شهدناها بأعيننا ، وربما عد ذلك بعضهم من قبيل تزكية المرء نفسه ، والله يعلم أننا من أبعد الناس عن هذا الأمر ( بل الله يزكمى من يشاء ) و إنما قصدنا بذلك زيادة توثيق الوقائع التى نرويها بذكر ما شهدناه منهاعيانا ، إذ هناك فرق كبير بين السماع والعيان وكثيراً ما روى المؤرخون أخبارا لم يكن لها أصل ، أوكان لها أصل ضميف ، وذلك بسبب تلقفهم هذه الأخبار من أفواه الناس ، أو نقلهم لروايات غير ممحصة . فانا إذا رويت ما شهدته بعينى ، وما سمعتهباذنى ؟ فانما يكون مقصدى فى ذلكز يادةالتحرى والانتهاء إلى أقصى درجات التوثيق « وما راء كن سمعا » وهكذا تظهر الوقائع بشكل بارز ، حتى كان الانسان يراها بالعيان ، وليس هذا بمذهب لم يسبق اليه المؤرخون ، والله تمالى وحده من وراء السداد .

قهرس مواضيسع تعليقات الأمير شكيب أرسلان على الجزء الأول من كتاب تاريخ ابن خلدون ۲ الصقالبة . نشأتهم . حدود بلادهم . اشتقاق اسمهم . ١ ٣ - ٢٢ الأنساب . حدود علم الأنساب . الأنساب عند العرب البادية . الأنساب في الحواضر . شدة اعتنا. العرب به . نسب العدنانية والقحطانية وفروعهما • قبائل العرب المشهورة • بقيتهم في العصر الحاضر . مساكنهم وبلادهم . الأنساب عند الأفرنج . اعتناء الأورباويون بأنسابهم . النبلامو الأشراف . أنساب الحيوانات . سجلات فسب الخيل ٢٣ - ٢٩ الخلافة واشتراط القرشية فيها . وجوب الخلافة في الاسلام . مبحث في عصمة الخلفا. . رئاسة الخليفةالدينية والزمنية . الخلفاء الراشدون. حصر الخلافة في قريش من يصح له تولى الخلافة . وظيفة الخليفة . مذهب النشوء والارتقاء . الأب الأول . نصوص التوراة . الجماجم ٤٤ - ٣٠ التاريخية . القرد والانسان . مبحث في مذهب دروين . رد جمال الدين الأفغاني . أتباع مذهب دروين استحالة تسلسل الأنسان من القرود . أول من عرف مذهب دروين في البلاد الشرقية . ٥٠ - ٥٥ نوح وولده وقضية الطوفان والسلائل البشرية . قصة الطوفان في جميع الاديان . أنواع البشر . التوراة وهل وقع فيها تبديل أم لا؟ مذهب المسلمين في تحريف التوراة ٦٨ -01 اختلاف نسخ ألتوراة بأيدى اليهود . تعدد الأناجيل . التناقض الواقع فيها . رجال الأناجيل الاقدمين . أقدم الأناجيل الموجودة . تاريخ العرب الأولين . غموض تاريخهم القديم الكتابات الأشورية AV - 79 والبابلية . أقدم الكتابات العربية . الخط المسند . مملكة سبأ وسد مأرب

من الى صفحة صفحة

٤٠٨

( تم الفهرس )



الخطأ والصواب

| الصواب           | الخطأ           | سطر | مفحة |
|------------------|-----------------|-----|------|
| esclave          | esclaves        | ٩   | 1    |
| والخروات         | والحزوات        | ٦   | ۲    |
| و                | او              | ۲   | V    |
| مَدَحج           | م<br>مذحج       | ۱۰  | V    |
| بنصرانيتهم       | بنصرايتهم       | V   | ٩    |
| هو هنزولرن       | هو هنزولون      | ٥   | ۲۱   |
| جديرآ            | جد یں           | ٥   | 22   |
| المفهومة         | المفهمومة       | 19  | ۲۹   |
| بآدم             | بدم             | V   | ٣.   |
| <b>د</b> ون      | بدون            | ١   | ۳۲   |
| دون              | بدون            | ٥   | 0٨   |
| Joseph           | Goseph          | 19  | 79   |
| Edoard           | Edoird          | 19  | 79   |
| امرؤ القيس       | امرى. القيس     | ۲۱  | ۷۲   |
| صلحه             | صلحة            | ۱۳  | ٨٩   |
| سیکو نون امرآ.نا | سيكونوا امراؤنا | V   | 1.5  |
| و معه خمسو ن     | ومعه خمسين      | ^   | 117  |
| فهزمه            | وهزمه           | V   | ۱۲۸  |
| المرديت          | المردريت        | ١٢  | 177  |
| نيغرو بون        | نيفرو بون       | ۱.  | ١٣٦  |
| اوزون حسن        | لوزون حسن       | 11  | 177  |

| الصواب             | الخطأ                | سعار | منهجة |
|--------------------|----------------------|------|-------|
| بلاد الشركس        | بلاد الشركي          | 19   | 177   |
| المتعلقة بالقضاة   | المتعلقة للقضاة      | ۲۳   | 177   |
| الشهير بالخيالى    | الشير بالخيالى       | 22   | 18.   |
| ثم صار معلماً      | ثم معلماً            | ٩    | 128   |
| ان على بن ابى طالب | ان علياً بن ابی طالب | 21   | 171   |
| قبر الامام         | قبر الامای           | ٦    | ١٨٧   |
| Szigeth            | Szlgeth              | ۷    | 7     |
| وما دمي            | وما ذلى              | ١٩   | 2+2   |
| الواقعة            | الموقعة              | 22   | 221   |

